
' ':•••..





Im



Vi**'

\V



•J-Oö

CONRAD FIEDLERS

SCHRIFTEN ÜBER KUNST





CONRAD FIEDLERS

SCHRIFTEN ÜBER KUNST

HERAUSGEGEBEN

HANS MARBACH

LEIPZIG

VERLAG VON S. HIRZEL
1896.



THE GETTY CENTER

UBKARY



VORWORT.

Die vorliegende Ausgabe von Conrad Fiedlers

Schriften über Kunst enthält nur solche Arbeiten,

die — mit Ausnahme des Aufsatzes über Marees,

der nur für einen beschränkten Kreis gedruckt

wurde — schon einmal teils als Buch, teils in Zeit-

schriften veröffentlicht worden sind; und zwar sind

hier ausschliesslich die Schriften zusammengestellt

worden , in denen Fiedler die ihm eigentümliche

Kunstauffassung und seine Ansichten über Kunst-

förderung niedergelegt hat.

Der hier, nebst einigen anderen kleineren Ge-

legenheitsschriften, Vorträgen etc., ganz unberück-

sichtigt gebliebene litterarische Nachlass Fiedlers

enthält u. a. umfangreiche Kollektaneen, Vorarbeiten,

Anfänge und Entwürfe zu einem grösseren wissen-

schaftlichen Werke, durch das er beabsichtigte, sich

mit seinen Vorgängern auseinanderzusetzen. War

Fiedler in seinem Denken über Kunst seine eigenen

Wege gegangen und war er, im Gegensatze zu den



IV Vorwort.

bisherigen auf Plato und Aristoteles basierenden Be-

trachtungen , zu einer wesentlich neuen Auffassung

gelangt, so hatte er doch nicht unterlassen, seine

Gedanken durch die eingehendsten und umfassend-

sten philosophischen und kunsthistorischen Studien

zu klären und zu kontrolieren. Wäre es ihm ver-

gönnt gewesen, die geplante Arbeit zum Abschlüsse

zu bringen, so würden die Resultate seines Denkens

schon aus äusserlichen Gründen leichter in den

Kreisen derer Eingang gefunden haben , die vor-

zugsweise befähigt und berufen sind , solche Lei-

stungen zu würdigen und sie weiter nutzbar zu

machen. Aber zu einem besseren Verständnis der

vorliegenden Schriften hätte eine derartige gelehrte

Arbeit nichts beigetragen ; sie sind an sich im höch-

sten Grade klar für jeden , der selbst des klaren

Denkens fähig ist. Und andererseits werden auch

gerade die , die sich berufsmässig mit der Sache

beschäftigen , wenn sie sich nur einmal mit diesen

Schriften ernstlich befassen , am ehesten erkennen,

welche Schulung des Geistes, welche Fülle der An-

schauung und welches Wissen dazu gehört, um sich

mit solcher Sicherheit auf diesem weiten Geistesgebiete

zu bewegen und einen so schwer zu bewältigenden

Stoff in eine so vollkommen durchsichtige, einfache

und prägnante Form zu bringen. Und dass die Ge-

lehrtenwelt nicht achtlos an dieser Lebensarbeit

eines selten begabten Menschen vorübergehen werde,



Vorwort. V

dafür bürgt die Teilnahme und Wertschätzung , die

sie schon zu Lebzeiten des Verfassers bei vielen

gefunden hat ; wie dieses ja besonders nach seinem

plötzlichen Hinscheiden in mannigfacher Weise zu

tage trat. Keiner, dem in Zukunft darum zu thun

sein wird , sich über das Wesen der Kunst einen

reinen Begriff zu bilden , wird die Fiedlerschen

Untersuchungen unberücksichtigt lassen wollen. Viele

werden ihnen wichtige Aufschlüsse und Anregungen

zu danken haben ; manche die Grundlage für ihr

eigenes Denken in ihnen finden. Und auch wer

sich nicht auf Fiedlers Standpunkt zu stellen oder

ihm nicht in allem beizustimmen vermag, der wird

doch an dem mustergültigen Aufbau, an der strengen

Geschlossenheit der logischen Form, sowie an den

vielen vortrefflichen, tiefen und feinsinnigen Einzel-

bemerkungen seine Freude haben.

Es soll an dieser Stelle nicht versucht werden,

ein Bild der Persönlichkeit, des Lebens und Wirkens

von Conrad Fiedler zu geben. Manches ist in dieser

Hinsicht schon geschehen. Und ein solches Bild, das

notwendigerweise immer das Gepräge einer be-

schränkten subjektiven Auffassung und Gestaltungs-

gabe tragen muss, würde nur störend wirken un-

mittelbar neben dem Bilde, das sich dem aufmerk-

samen Leser dieser Schriften von selbst vor Augen

stellen wird, und das, wenn auch vielleicht nicht in

so bestimmten Umrissen und Farben und in so



VI Vorwort.

heller Beleuchtung erscheinend als ein von Anderen

entworfenes Porträt, so doch, gleichsam wie durch

einen Schleier gesehen , die getreuen Züge des

Menschen selbst erkennen lässt. Befinden sich doch

Empfinden , Denken und Wollen bei Fiedler in

seltener Harmonie. Was ihn seine innere Erfahrung,

seine sympathische Auffassung der ihn umgebenden

Welt lehrte , wurde ihm nicht nur zum Ausgangs-

punkte und zur Richtschnur für seine Betrachtungen,

es bestimmte auch sein tägliches Handeln , seine

ganze Lebensführung. Zur vielleicht wünschens-

werten Ergänzung dieses Bildes mögen einige

kurze Angaben am Platze sein und genügen.

Conrad Adolf Fiedler wurde geboren am

23. September 1841 zu Oederan im Königreich

Sachsen, wo die Familie Manufakturen besass. Im

Jahre 1848 Hessen sich seine Eltern auf dem Ritter-

gute Crostewitz bei Leipzig dauernd nieder. Er

selbst besuchte von 1856— 1861 die Fürstenschule

zu Meissen und studierte dann Jurisprudenz zu

Heidelberg, Berlin und Leipzig. An letzterer Uni-

versität erwarb er sich den Doktorgrad, machte 1865

sein Staatsexamen und widmete sich dann ein Jahr

lang bei einem Rechtsanwälte der juristischen Praxis.

Hierauf begab er sich längere Zeit auf Reisen, zu-

nächst nach Paris und London, dann nach Italien,

Griechenland, Spanien, Ägypten, Syrien und Palästina,

überall sein Hauptaugenmerk auf die Überreste ver-



Vorwort. VII

gangenen Kunstschaffens richtend. Auch trat er in

Italien , wo er zweimal einen längeren Aufenthalt

nahm und wohin er auch später immer wieder mit

Vorliebe zurückkehrte in näheren persönlichen Ver-

kehr mit hervorragenden jüngeren Künstlern: Hans

von Marees, Adolf Hildebrand, Arnold Böcklin,

Anselm Feuerbach , zu denen später Lenbach,

Thoma, Stauffer, Volkmann und andere hinzukamen.

Die Anregungen, die er aus solchem Verkehr schöpfte,

und die Kunsteindrücke, die er auf seinen Reisen

gewonnen hatte, bestimmten ihn, seine Thätigkeit

fortan ganz der theoretischen Beschäftigung mit der

Kunst und dem Fördern künstlerischer Bestrebungen

zu widmen.

Im Frühjahr 1876 vermählte sich Fiedler mit

Fräulein Mary Meyer, einziger Tochter des bekannten

Kunstschriftstellers und Direktors des alten Museums

zu Berlin, Julius Meyer, und nahm seinen Aufent-

halt zunächst in Berlin , dann in München , wo er

bis zu seinem am 3. Juni 1895 erfolgten Tode an-

sässig war.

In wie vollendeter , bewundernswerter Weise

Fiedler auch den praktischen Teil der Lebensauf-

gabe, die er sich stellte, gelöst hat, das lebt noch

in vieler Gedächtnis und ist , wie schon gesagt,

öffentlich anerkannt worden. Früh und unerwartet

rasch hat die Vorsehung seinem irdischen Dasein

ein Ende bereitet. Unersetzlich ist sein Verlust für



VIII Vorwort.

alle, die ihm persönlich nahestanden. Aber er hat

ein geistiges Vermächtnis hinterlassen , das nicht

nur seinen Freunden verbleibt, sondern allen, denen

ein hohes Streben nach den Idealen der Menschheit

mit dem Verblichenen gemeinsam ist. Mögen seine

Schriften in den weitesten Kreisen ebenso segens-

reich wirken, wie einst seine Persönlichkeit gewirkt

hat in dem engeren Kreise derer, die sein Andenken

mit unvergänglicher Liebe und Verehrung im Herzen

tragen.

Leipzig, 1896.

Hans Marbach.



INHALT.

Seite

Vorwort des Herausgebers . III

Über die Beurteilung von Werken der bildenden Kunst . . i

Über Kunstinteressen und deren Förderung 81

Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit . . . . 133

Über den Ursprung der künstlerischen Thätigkeit .... 183

Hans von Marees 369





ÜBER DIE BEURTEILUNG

VON

WERKEN DER BILDENDEN KUNST.

1876.

Fiedler, Schriften über Kunst.





I.

Die Erklärung, die Beurteilung eines Kunstwerkes,

als eines Erzeugnisses menschlicher Kraft, muss

von anderen Voraussetzungen ausgehen , als

die Erklärung, die Beurteilung eines Naturproduktes.

Die Erklärung eines Naturproduktes dürfen wir,

ohne Gefahr , in Irrtum zu verfallen , nicht in einer

bestimmten Eigenschaft , in einer Absicht seines

Urhebers suchen ; ein Werk menschlicher Thätigkeit

aber können wir vollständig nur verstehen , wenn
wir seinen Ursprung bis zu einem in der mensch-

lichen Natur vorhandenen Vermögen verfolgen, und

wenn wir nach dem Zwecke fragen, den es der Ab-

sicht seines Urhebers nach zu erfüllen hat. Von
den vielen Seiten, die ein Naturprodukt unserer Be-

trachtung bietet , kann jede als wesentlich heraus-

gehoben werden , indem sie in einem bestimmten

Zusammenhange betrachtet wird; an einem Menschen-

werke ist von vornherein nur das wesentlich , um
dessentwillen es hervorgebracht wurde, während alles

an ihm unwesentlich ist , was unabhängig von der

Absicht des Urhebers und von dessen Macht über

das Werk demselben anhängt.

1*



4 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

Von eigentlichem Kunstverständnis, eigentlichem

Kunsturteil ist nur dann die Rede , wenn sich Ver-

ständnis, Beurteilung eines Kunstwerkes auf dessen

wesentlichen Inhalt bezieht. Die Kunst ist eine sehr

öffentliche Angelegenheit und Gegenstand eines sehr

allgemeinen Interesses. Dieses Interesse konzentriert

sich aber keineswegs ausschliesslich auf ihren wesent-

lichen Inhalt, und die Betrachtungsweise, die Be-

urteilung , denen ihre Werke unterliegen , beweisen

häufig gerade ein Interesse an ihren unwesentlichen

Seiten. Solange dies mit Bewusstsein und ein-

gestandenermafsen geschieht , ist damit keinerlei

Nachteil verbunden ; fehlt aber die klare und strenge

Unterscheidungsgabe zwischen wesentlichem Inhalt

der Kunstwerke und deren unwesentlichen Seiten

und Beziehungen, so erfolgt daraus leicht eine Täu-

schung über das Wesen künstlerischen Verständ-

nisses , und es wird möglich , von einem solchen

zu reden, wo doch der wesentliche Inhalt der Kunst

noch gar nicht zum Gegenstande der Betrachtung

gemacht worden ist.

Dass gerade auf dem Gebiete der Kunstbetrach-

tung solche Verwechselungen vorkommen können,

hat verschiedene Gründe. Wir können hier die

eigentümliche Kraft des menschlichen Geistes , der

die Kunstwerke ihr Dasein verdanken , noch nicht

charakterisieren; aber es leuchtet ein, dass, da diese

Kraft gerade das auszeichnende Merkmal des Künst-

lers ist, die Betrachtung der Kunstwerke, wenn sie

vom Nichtkünstler ausgeht , zwar leicht sich der-

jenigen Seiten der Kunstwerke bemächtigen kann,



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 5

deren Verständnis sich an schon anderweitig Ge-

wohntes und Bekanntes anknüpfen lässt , aber nur

schwer in den Sinn der eigentümlichen Äusserungen

jener fremden Kraft eindringen wird. Es geht dem
Künstler wie jedem geistig Produzierenden. Es steht

ihm keine Ausdrucksweise zu Gebote, die nicht dem
Schicksale anheimfallen könnte, falsch gedeutet oder

überhaupt nicht verstanden zu werden. So ge-

schieht es wohl, dass er sehen muss, wie sein Werk
ein Gegenstand vielfachen Anteils , vielfachen For-

schens, vielfachen Nachdenkens wird , während der

Inhalt, zu dessen Träger er es vermöge seiner künst-

lerischen Kraft gemacht hat, verborgen bleibt. Und
gerade die Öffentlichkeit, die weite Verbreitung der

Kunst leistet dieser Möglichkeit Vorschub. Je wei-

teren Kreisen ein Erzeugnis des Geistes zugänglich

ist, desto mehr ist es der verworrenen und unklaren

Auffassung ausgesetzt ; solange ein Gedanke , ein

Werk beschlossen bleibt in dem engen Kreise der

Verstehenden, so lange kann es seine beabsichtigte

Wirkung rein und unverfälscht ausüben ; sobald es

hinaustritt unter die Menge
,

giebt es sich jedem

Schicksale preis , das ihm die Menschen bereiten

wollen. Die Werke der Kunst betrachtet jeder als

sein Eigentum, und statt sich den Forderungen zu

unterwerfen, die sie dem Sinne ihres Urhebers nach

an sein Verständnis stellen , meint er häufig , ihnen

vollständig gerecht geworden zu sein , wenn er sie

in irgend einem Sinne für sich nutzbar macht, zu

dem er in ihnen nur irgend einen Anlass, nur irgend

eine Vorbedingung findet. Stände der Kunstbetrach-



6 Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst.

tung ein allgemein anerkannter feststehender Begriff

von Kunst zu Gebote, so wäre es leicht, auf Grund

dieses Begriffes aus dem Gebiete eigentlicher Kunst-

betrachtung alle Betrachtungsweisen auszuscheiden,

die nicht den ausschliesslich künstlerischen Inhalt

der Kunstwerke zum Gegenstand haben. So aber

bedarf es einer genauen Überlegung , um sich dar-

über klar zu werden , inwieweit so viele in den

weitesten Kreisen heimische Arten der Betrachtung

und der Beurteilung von Kunstwerken sich auf die

Erkenntnis des wesentlich künstlerischen Inhalts die-

ser gründen , inwieweit sie sich hingegen mit

Eigenschaften und Beziehungen der Kunstwerke be-

schäftigen, die für das eigentliche Verständnis der-

selben von keiner oder nur untergeordneter Be-

deutung sind.



II.

I. Der naive Mensch, der, obwohl er der Kunst

allenthalben im Leben begegnet, doch nicht geneigt

ist , sie zum Gegenstande eines besonderen Nach-

denkens zu machen , wendet sich zunächst mit der

ästhetischen Genussfähigkeit seiner Empfindung an

die Kunstwerke. Diese Genussfähigkeit ist eine sehr

verschiedene ; von dem Gefallen des unkultivierten

Menschen an den rohen Erzeugnissen einer unent-

wickelten oder verwilderten Kunstübung bis zu der

für die feinsten Reize der Schönheit vollendeter

Kunstwerke herangebildeten Empfänglichkeit zarter

Seelen giebt es unendliche Abstufungen. Es ist

sehr begreiflich, dass die ästhetische Empfindung,

die uns gewisse, ausschliesslich durch sie wahrnehm-

bare Eigenschaften der Naturobjekte zum Bewusst-

sein bringt , auch den Kunstwerken gegenüber in

Thätigkeit tritt; ja wenn die Naturobjekte oft genug

so lebhaft zu anderen Seiten der menschlichen Natur

sprechen, dass darüber die ästhetische Empfindung

nicht zu Worte kommt, so könnte es scheinen, als

ob die Kunstwerke von den durch sie dargestellten

Dingen nur das dem Menschen nahe brächten, was



8 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

geeignet wäre , ausschliesslich sein ästhetisches Ge-

fühl in Thätigkeit zu versetzen. Einem grossen

Teile der Menschen ist die Kunst das abgesonderte

Gebiet ästhetischen Empfindungslebens. Sie fühlen

sich in Gegenwart der Kunstwerke befreit von allem,

was sie der Natur gegenüber zum reinen Genüsse

der Schönheit nicht gelingen lässt. Sie verehren

die Kunst , welche ihnen ein Mittel ist , der Natur

den reinen Schönheitsgehalt abzugewinnen; sie prei-

sen den Künstler , welcher in seinem Werke nicht

nur die Schönheit der Natur , von allen störenden

Zusätzen befreit, wiederzugeben, sondern sogar aus

sich selbst heraus eine Schönheit zu schaffen im-

stande sei, welche die Natur nicht aufweise ; sie ver-

senken sich in die Betrachtung der Schönheit , sie

steigen auf zur Bewunderung, zur Verehrung, zur

Begeisterung, sie gemessen die Kunstwerke mit ihrer

aufs höchste gesteigerten Empfänglichkeit und schwel-

gen in diesem Genüsse. Wer hätte nicht schon der

Kunst solchen Genuss verdankt, und wer zählte nicht

die Stunden solchen Genusses zu den schönsten

seines Lebens ? Sind wir aber darum berechtigt, zu

meinen , wir hätten uns durch diesen Genuss des

wesentlichen , eigentlich künstlerischen Inhalts der

Kunst bemächtigt ? Wir machen alle die Erfahrung,

dass uns die Natur unter bestimmten Umständen

einen gleichen , wenn nicht höheren Genuss dieser

Art bereitet. Wir müssten daher annehmen wollen,

dass auch in den Naturdingen ein künstlerischer

Inhalt verborgen sei; denn wir finden in ihnen das

wieder, was uns der wesentliche Inhalt der Kunst



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 9

gewesen war. Wie können aber die Naturdinge

einen künstlerischen Inhalt haben , da es doch das

Wesentliche des künstlerischen Inhalts sein muss,

dass er der geistigen Kraft des Menschen seine Ent-

stehung verdankt? Wir müssen daher diesen Inhalt

in einer anderen Eigenschaft der Kunstwerke suchen

und uns bescheiden , dass wir in der Ausnutzung

dieser für unsere ästhetische Empfindung zwar einer

ihrer unbestreitbar wichtigen Seiten, nicht aber des

innersten Kernes ihrer Bedeutung habhaft gewor-

den sind.

Wenn die ästhetische Empfindung zur Beurtei-

lung der Kunstwerke aufgerufen wird , so heisst sie

Geschmack. Der Geschmack soll sich in dem Um-
gange mit Kunstwerken bilden, und seine Bildung

wird doch wiederum vorausgesetzt, damit er wählen

könne zwischen gut und schlecht. Der ungebildete

Geschmack ist ein sehr unzuverlässiges, trügerisches

Tribunal für die Entscheidung zwischen Wert und

Unwert der Kunstwerke. Dasselbe Kunstwerk kann

von äusserster Gleichgültigkeit, ja von Widerwillen

bis zur höchsten Bewunderung alle Grade des Miss-

fallens und Gefallens nicht nur bei verschiedenen

Menschen, sondern sogar bei einem und demselben

Betrachter durchlaufen. Wenn es aber das Kenn-

zeichen des gebildeten Geschmackes ist , dass das

schnelle , unmittelbare Urteil der ästhetischen Em-
pfindung einen sicheren Massstab für Wert oder Un-

wert der Kunstwerke abgiebt , worin besteht dann

der Unterschied zwischen dem, der durch seine Em-
pfindung richtig geleitet wird, und dem , den sie in



10 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

Irrtum verführt ? Ist der eine im Besitz einer ande-

ren vollkommeneren ästhetischen Empfindung als

der andere, oder ist nicht vielmehr das Empfindungs-

vermögen bei beiden gleich, nur dass eine verschie-

dene Einsicht, die unabhängig von jener Empfindung

erworben werden muss, ihr bei Verschiedenen ein

ganz verschiedenes Material zuführt ? Man kann

sich nur auf eine Thatsache innerer Erfahrung be-

rufen, wenn man behauptet, dass derjenige, dem es

um ein sicheres Urteil über Kunstwerke zu thun

sei, die ästhetische Empfindung, die das Urteil schon

in den ersten Anfängen der Kunstbetrachtung bereit

hatte, zunächst zurückdrängen müsse, sich derselben

nicht überlassen dürfe , dass er vielmehr auf einem

selbständigen, hier noch nicht anzudeutenden Wege
den schnellen Blick und die sichere Unterscheidungs-

gabe zwischen dem künstlerisch Bedeutenden und

Unbedeutenden erwerben müsse. Hat er dies er-

reicht, so ist der Umstand, dass das beifällige Urteil

seiner ästhetischen Empfindung nur von dem Guten

und Bedeutenden angeregt wird , während das Un-

bedeutende und Schlechte dem Missfallen unterliegt,

eine Folge seines sicheren Urteiles , nicht aber ist

das Urteil ein Resultat seiner selbständig unter-

scheidenden Empfindung.

Aber wenn wir hier von der ästhetischen Em-
pfindung in dem Sinne des einem jeden geläufigen

Gefühls von Lust und Unlust gesprochen haben, so

haben wir den Ausdruck ästhetisch in einem ge-

wöhnlichen und beschränkten Sinne gebraucht. Wie
schwankend und vieldeutig aber dieses Wort sei,



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. \ [

wird jedem bekannt sein, der sich nur einigermafsen

mit dem Umfange der Fragen bekannt gemacht hat,

deren Beantwortung unter der gemeinsamen Be-

zeichnung ästhetischer Untersuchungen versucht wird.

Das Herrschaftsgebiet der Ästhetik kann hier nicht

einmal angedeutet werden; nur auf die Thatsache

wollen wir hinweisen, dass wir diesem Herrschafts-

gebiete, in welche Grenzen dasselbe auch sonst ein-

geschlossen sein möge , allenthalben die Unter-

suchungen über Kunst unterworfen sehen. Es muss

der Gegenstand einer besonderen Untersuchung

bleiben, aus den verschiedenen Fassungen und Aus-

führungen, welche die ästhetischen Probleme durch

die verschiedensten Forscher erfahren haben , die

mancherlei Stellungen nachzuweisen , welche die

Kunst in dem Entwicklungsgänge der wissenschaft-

lichen Ästhetik einnimmt. Die Anregung zu einer

solchen Untersuchung würde aber immer von der

Frage ausgehen müssen, ob es eine berechtigte Vor-

aussetzung sei , dass die Kunst ihrem ganzen Um-
fange nach dem Forschungsgebiete der Ästhetik an-

gehöre, ob sie keine andere wesentliche Bedeutung

habe, als ihr diese beilegen , kein anderes Ziel, als

ihr diese vorschreiben könne. In der That sehen

wir diese Voraussetzung häufig als eines Beweises

nicht bedürftig von vornherein angenommen. Wenn
wir aber hier und da uns davon überzeugen müssen,

dass man von dem Standpunkte der Ästhetik aus

nur eines Teiles von dem vollen Gehalte der Kunst-

werke habhaft werden kann , dass die künstlerische

Thätigkeit Erscheinungen bietet , die der Unterord-



1 2 Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst.

nung unter ästhetische Gesichtspunkte widerstreben,

dass die Anwendung ästhetischer Prinzipien zu po-

sitiven Urteilen über Kunstwerke führt , die den

Werken selbst gegenüber der Überzeugungskraft

entbehren ; wenn wir sehen , dass infolge von alle-

dem die Ästhetik, um der Kunst ihrem ganzen Um-
fange nach gerecht werden zu können , sich selbst

nicht selten Zwang anthut oder dass der Kunst von

ihr willkürlich beengende Schranken aufgezwungen

werden : so könnten wir uns wohl veranlasst fühlen,

vor allem die Annahme , dass Ästhetik und Kunst

ihrem vollen Wesen nach in einem innerlich not-

wendigen Verhältnis zu einander stehen , einer kri-

tischen Untersuchung zu unterwerfen. Es würde

dabei in Frage kommen müssen , ob es nicht der

Ästhetik sowohl als auch der Kunstbetrachtung zum
Vorteil gereichen würde, wenn beide in ihren Aus-

gangspunkten und in ihren Zielen sich die gegen-

seitige Selbständigkeit bewahrten und nur , wo sie

dies zu ihrem beiderseitigen Nutzen thun könnten,

eine Verbindung suchten. Und daran würde sich

die fernere Frage anschliessen, ob die Ästhetik, ihr

Dasein einem ganz anderen geistigen Bedürfnis ver-

dankend, als die Kunst, nicht die Kunstwerke über-

haupt nur ästhetisch erklären könne, künstlerisch

aber unerklärt lassen müsse ; ob ferner die Regeln,

die die Ästhetik aufstellen könne , nicht nur ästhe-

tischer, nicht aber künstlerischer Natur sein könn-

ten; ob endlich die Forderung, dass sich die künst-

lerische Produktion nach den Regeln der Ästhetik

richten solle , nicht bedeute , dass die Kunst auf-



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. \ 3

hören solle , Kunst zu sein und sich damit zu be-

gnügen habe , der Ästhetik illustrierende Beispiele

zu liefern. Aber wie gesagt, die eingehende Unter-

suchung dieser Fragen kann hier ihren Platz nicht

finden, nur sollte angedeutet werden , dass wir,

wenn wir von ästhetischer Voreingenommenheit den

Kunstwerken gegenüber sprechen , nicht nur eine

Voreingenommenheit der Empfindung meinen.

2. Denen gegenüber, welche sich mit dem Ge-

nüsse der Kunstwerke begnügen, stehen die, deren

Interesse sich vornehmlich dem Gegenstande , dem
Gedankeninhalt der Darstellung zuwendet. Dass

dieser Inhalt nicht der künstlerische Inhalt sei, liegt

offen zu Tage, wo es sich etwa um sinnreiche sym-

bolische, geistreiche allegorische Darstellungen han-

delt. Darüber hinaus ist aber die Unterscheidung

zwischen künstlerischer Bedeutung des Stoffes und

stofflicher Bedeutung des Kunstwerkes oft sehr

schwierig. Der Gegenstand der Darstellung , der

Inhalt , die Idee des Kunstwerkes hängen meist so

eng mit der künstlerischen Intention zusammen,

dass es schwer ist, die Rücksicht auf das reine Re-

sultat künstlerischer Thätigkeit von dem Interesse

an dem Gedankeninhalt frei zu halten. Und doch

ist dies notwendig; denn, so paradox es an dieser

Stelle noch klingen mag, so beginnt doch das Inter-

esse an der Kunst erst in dem Momente, wo das

an dem Gedankengehalte des Kunstwerkes erlischt.

Der Inhalt des Kunstwerkes , der in den begriff-

lichen Ausdruck eingeht , ist nicht der , der sein

Dasein der wesentlich künstlerischen Kraft des Ur-



14 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

hebers verdankt ; er ist vorhanden , bevor er sich

dem Ausdrucke im Kunstwerke anbequemt hat ; der

Künstler schafft ihn nicht, er findet ihn nur, und

jedem Künstler, mag seine künstlerische Kraft gross

oder gering sein, steht jedes Stoffgebiet zu Gebote;

und selbst wenn der Künstler einen Gedanken aus-

spricht, der sein ausschliessliches Eigentum ist, so

ist es doch nicht die künstlerische Kraft , von der

dieser Gedanke abhängig ist ; er erfährt keine Steige-

rung, wenn er sich aus einem bedeutenden, und

leidet keine Einbusse , wenn er sich aus einem ge-

ringen Kunstwerke herauslesen lässt.

So kann auch die Beurteilung der Kunstwerke

nach dem Werte des stofflichen Inhaltes nur zu

irrigen Resultaten führen. Wir sehen den bedeu-

tenden Künstler zu dem niedrigen Stoffgebiete hinab-

steigen, den unbedeutenden seine Hand nach dem
höchsten ausstrecken, und es ist noch keineswegs

ein Beweis bedeutender künstlerischer Begabung

oder auch nur ein Zeichen hohen künstlerischen

Strebens, wenn sich der Künstler von dem niedrigen

Stoffgebiete des alltäglichen Lebens zu der bild-

lichen Darstellung der grossen Gegenstände der

Menschheit wendet. Das Streben nach diesen geisti-

gen Höhen ist oft verbunden mit einer grossen Ge-

nügsamkeit in betreff des künstlerisch zu Er-

reichenden.

3. Das gewaltige Material an Kunstwerken, wel-

ches sich im Laufe der Jahrtausende angehäuft hat,

stellt an den Menschen noch ganz andere Anfor-

derungen , als denen er mit der Empfänglichkeit



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. \ 5

seines Empfindungsvermögens oder mit der Scharf-

sinnigkeit seines deutenden Verstandes genügen

kann ; denn diese Art und Weise , sich die Kunst-

werke anzueignen
,

giebt ihm noch kein Mittel in

die Hand , um sich in der verwirrenden Mannigfal-

tigkeit der Produktionen methodisch zurecht zu

finden und das Material als ein wissenschaftlich ge-

ordnetes dem Verstände zu unterwerfen. Die Be-

schäftigung mit den Kunstwerken , die für den

grössten Teil des Publikums Liebhaberei bleibt,

wird zur Fachwissenschaft. Der Umkreis alles des-

sen, was von Kunstwerken gewusst werden kann,

ist sehr gross und zerfällt in sehr viele mehr oder

minder selbständige Gebiete. Sie alle zu umfassen

ist für den Einzelnen nicht möglich, nur in einzelnen

vollkommen bewandert zu sein, erfordert angestreng-

tes Studium und langjährigen Fleiss. Alles ist für

solche Forschung wichtig, was nur an irgend einem

Punkte mit dem künstlerischen Schaffen zusammen-

hängt, die ersten unscheinbaren Anfänge ungebilde-

ter Völker so gut wie die Verirrungen entarteter

Zeiten, die Kunst in ihrer höchsten Gestalt bis hin-

ab zur unscheinbaren Verzierung am niedrigen Haus-

gerät. Die vorhandenen Kunstwerke bilden nur zum
kleinen Teil die Quellen für dieses Studium ; alles,

was an schriftlichen Urkunden vorhanden ist , wird

hervorgesucht , um über die Entstehungsgeschichte

und die Schicksale der Kunstwerke , über Leben

und Charakter der Künstler, über die Technik ihres

Verfahrens u. s. w. Licht zu verbreiten. Genauig-

keit in den Untersuchungen ist das Erfordernis,



IG Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

Sicherheit in den Resultaten das Ziel dieser aus-

gebreiteten mühsamen Studien.

Die so erworbenen Kenntnisse begründen die

gelehrte Kunstkennerschaft, die so recht eigentlich

im Mittelpunkte aller Kunstbetrachtung zu stehen

überzeugt ist. Ist sie sich doch bewusst , von den

Kunstwerken und von den Künstlern so unendlich

viel mehr zu wissen , nicht nur als jene , die gar

nicht den Anspruch auf vielseitiges Verständnis der

Kunstwerke erheben, sondern auch als die , welche

ohne eingehende Kenntnis der Kunstwerke dieselben

nach ihrer höheren kulturhistorischen oder philo-

sophischen Bedeutung zu würdigen unternehmen.

Aber einesteils artet diese eingehende Beschäftigung

mit den Kunstwerken , die sich unter Liebhabern,

Sammlern , Gelehrten häufig findet , zuweilen zur

kleinlichen Zusammentragung trockener Kenntnisse

aus ; äusserliche Eigentümlichkeiten und Seltenheiten

der Kunstwerke gewinnen den Charakter hervor-

ragender Bedeutung und bilden den vornehmsten

Inhalt eines in reine Sonderlingsbeschäftigungen ver-

fallenen Kunstinteresses. Anderenteils lassen sich

diese Studien, auch wo sie sich den Ernst und den

weiten Blick bewahren, immer nur auf ein wissen-

schaftliches , nicht auf ein künstlerisches Interesse

zurückführen. Sie setzen weder Kunstverständnis

voraus, noch fördern sie dasselbe
;
gerade weil man

dem Kunstwerk seinen künstlerischen Inhalt nicht

abgewinnen kann , so macht man es seinen ander-

weitigen Merkmalen und Beziehungen nach zum

Gegenstande der Forschung.



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 17

Vieles ist an Kunstwerken und über dieselben

wissenswert, was mit ihrer künstlerischen Bedeutung

in keinem Zusammenhange steht. Jede Kenntnis

auch der geringsten Thatsache kann zu einer un-

geahnten Wichtigkeit für die Erkenntnis werden, so-

bald sie in irgend einem bestimmten Zusammenhange

betrachtet wird. Wessen Interesse an dem Kunst-

werke aber nur durch die Resultate jener wissen-

schaftlichen Forschungen angeregt wird, der wird

der Betrachtung und Erforschung der Kunstwerke

einen grossen Raum innerhalb des Kreises seiner

geistigen Thätigkeit einräumen können, ohne doch

jemals sein Auge für das künstlerische Verständnis

zu öffnen. Die Überhandnähme jener Studien ist

keineswegs das Zeichen einer gesteigerten Regsam-

keit des Interesses an der Kunst, vielmehr gerade

das Zeichen dafür, dass ganz andere Interessen viel

reger sind, als die künstlerischen. Wer vornehmlich

von dem künstlerischen Interesse beherrscht wird,

der wird der Beantwortung wissenschaftlicher Fragen,

die an das Kunstwerk gestellt werden können, nur

geringe Wichtigkeit beilegen ; für wen aber das

wissenschaftliche Interesse das überwiegende ist,

der wird auch die Kunstwerke seiner wissenschaft-

lichen Betrachtungsweise zu unterwerfen genötigt sein.

4. Ein neues Interesse kommt hinzu, wenn alle

jene Kenntnisse nur als Hilfsmittel zu einer histo-

rischen Ordnung der Masse vorhandener Kunstwerke

betrachtet werden. Die Kunstgeschichte in diesem

allerweitesten Sinne legt ihren Untersuchungen einen

nur oberflächlichen Begriff von Kunst zu Grunde. Sie

Fiedler, Schriften über Kunst. 2



18 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

hält sich an die alleräusserlichste Form der Kunst-

übung und berücksichtigt alle Erscheinungen, die

sich ihrer Form nach als dem Gebiete der Kunst

angehörig erweisen. Alles findet in ihren Auf-

zählungen Platz, was jemals an irgend einem Orte

verziert, gebaut, gebildet, gezeichnet oder gemalt

worden ist. Es handelt sich zunächst nur um Zeit

und Ort der Entstehung, beziehentlich um Fest-

stellung des Urhebers.

Solange sich Untersuchung und Beweisführung

auf ausserkünstlerische Urkunden oder auf die so-

genannten äusseren Merkmale, als technisches Ver-

fahren, Anwendbarkeit, äusserer Zweck des Kunst-

gegenstandes u. s. w. gründen, setzen sie Verständnis

des Kunstwerkes oder auch nur künstlerisches Inter-

esse an demselben nicht voraus. Es tritt aber eine

andere Gattung von Merkmalen hinzu, die mit den

künstlerischen Eigentümlichkeiten der einzelnen

Werke in näherem Zusammenhange steht, Merk-

male, die aus der Form der Kunstwerke entnommen

sind. Auch hier genügt zunächst eine durchaus

äusserliche Auffassung der Form, eine gewisse

Fähigkeit , die Gleichheiten und Verschiedenheiten

in der äusseren Gestalt bis in die kleinsten Einzel-

heiten dem Gedächtnis einzuprägen und sie zum
Vergleich stets bereit zu haben. Die Kenntnis der

Form eines Kunstwerkes ist noch nicht die Kenntnis

der künstlerischen Bedeutung dieser Form. Stützt

sich aber endlich die Beweisführung auf Merkmale,

die nur infolge eines wirklichen Verständnisses des

Kunstwerkes gefunden werden können, so braucht



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. \Q

doch dieses Verständnis keineswegs ein vollständiges

zu sein, um eine Entscheidung über Zugehörigkeit

des Kunstwerkes zu einem Orte, einer Zeit, einem

Meister zu ermöglichen. Im Gegenteil genügt von

dem ganzen Umfange der künstlerischen Eigentüm-

lichkeiten immer schon ein verhältnismässig kleiner <<

Teil, um auf ihn den historischen Beweis zu gründen.

Darin liegt die Gefahr dieses historischen Interesses.

Dasselbe bildet eine gewisse Schranke gegen das

rein künstlerische Interesse am Kunstwerk. Wenn
es auch, um zu seinem Zwecke zu gelangen, ein

Eindringen in die künstlerischen Eigenschaften not-

wendig macht, so lenkt es die Aufmerksamkeit von

diesen sofort wieder ab , sobald das gewonnene

Mass des künstlerischen Verständnisses hinreicht,

um das historische Urteil zu fällen. Folgt man in

den kritischen kunsthistorischen Untersuchungen

der Beweisführung über irgend ein Kunstwerk, so

überzeugt man sich, wie dürftig das, was zur Be-

weisführung herbeigezogen ist, dem vollen künstle-

rischen Inhalt der Kunstwerke gegenüber erscheinen

muss.

5. Aber die Kunstgeschichte kann sich nicht

damit begnügen, das vorhandene Material an Kunst-

werken nach Zeit und Ort der Entstehung zu sichten

und in eine begründete und beglaubigte Ordnung zu

bringen; vielmehr ist diese Arbeit wiederum nur ein

Hilfsmittel, eine notwendige Vorarbeit zu der histo-

rischen Erklärung, dem historischen Verständnis der

Kunstwerke in einem höheren Sinne. Wenn man
auch zugeben mag, dass jene äusserliche Art ge-



20 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

schichtlicher Betrachtung der Kunstwerke nur in

geringem Zusammenhange mit einem wirklichen

Verständnis derselben steht, so wird man doch

nicht so leicht darauf verzichten wollen, die Ent-

wicklungsgeschichte der Kunst als das höchste

Resultat des Verständnisses der Kunst zu preisen.

Liegt der geschichtlichen Betrachtung der Kunst-

werke ein reiner und strenger Begriff von Kunst

nicht zu gründe , so werden derselben Seiten des

Kunstwerkes unterworfen, die ausserhalb der künst-

lerischen Bedeutung desselben liegen, während das

eigentliche Wesen des Kunstwerkes vielleicht ganz

unbeachtet bleibt. Es wird eine Kunstgeschichte

möglich, in der die wesentliche künstlerische Seite

des historisch behandelten Gegenstandes nahezu

ausser acht gelassen ist. Wenn die Geschichte der

Malerei und Bildhauerei dieser Gefahr weniger aus-

gesetzt ist, so liefert doch die geschichtliche Be-

handlung der Baukunst nicht selten den Beweis für

jene Behauptung. In den Werken der Baukunst ist

es schwerer, als in den Werken anderer Künste, zu

unterscheiden, welcher Teil von ihnen auf Rechnung

künstlerischer Thätigkeit zu schieben sei , welcher

ganz anderen als künstlerischen Bedürfnissen und

Fähigkeiten sein Dasein verdanke. Statt dass nun

die Geschichte der Baukunst sich der allerdings

schwierigen Aufgabe unterzöge, dem einzelnen Bau-

werke seinen künstlerischen Gehalt abzugewinnen

und innerhalb des weiten Bereiches baulicher Thätig-

keit die Formen geschichtlich zu verfolgen, in denen

die künstlerische Fähigkeit des Menschen zu Tage



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 2

1

tritt, wählt sie oft den bequemeren Weg , zwischen

Bauen und Baukunst keinen Unterschied zu machen,

wohl eine Geschichte der baulichen Formen , nicht

aber eine Geschichte der künstlerischen Qualität

dieser Formen zu geben. Wenn nun auch dieser

äusserste Fall selten eintreten mag, so ist doch der

andere häufiger, dass in den kunstgeschichtlichen

Betrachtungen die künstlerischen und nichtkünstle-

rischen Eigenschaften der einzelnen Werke willkür-

lich durcheinandergemischt erscheinen. Die Kritik

in den Untersuchungen ist sehr streng in betreff der

Thatsachen, sehr nachsichtig in betreff der Grund-

sätze. So kommt es , dass nicht selten die aller-

verschiedensten Seiten der Kunstwerke ohne Unter-

schied, ob sie künstlerisch wichtig sind oder nicht,

gleichzeitig der historischen Betrachtung unterworfen

werden und dass den Mittelpunkt der Darstellung

keineswegs die Kunst bildet, die am einzelnen Werke
zur Erscheinung kommt , sondern das Kunstwerk

selbst , welches ausser der künstlerischen Unter-

suchung noch sehr vielen anderen Untersuchungen

unterworfen werden kann.

Beschäftigt sich aber die Kunstgeschichte aus-

schliesslich mit dem künstlerischen Gehalte der

Kunstwerke, so muss das Verständnis dieses letzte-

ren bereits erworben sein, um zum Gegenstand einer

weiteren historischen Erforschung werden zu können.

Wer sich dieses Verständnis erworben hat, der wird

bei der Überschau über die künstlerischen Erschei-

nungen mancherlei Beziehungen zwischen den Lei-

stungen verschiedener Individuen , verschiedener



22 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

Zeiten gewahr werden ; vieles wird ihm nur als ein

Vorbereitungsstadium erscheinen zu der endlich er-

reichten Höhe; hier und da wird er die Anregungen

entdecken, die, von den verschiedensten Seiten aus-

gegangen , in der Thätigkeit eines Künstlers zu-

sammentreffen und zur neuen Erscheinung führen

;

er wird die Möglichkeit, ja die Notwendigkeit von

manchem begreifen , was ihm , solange er das Vor-

ausgehende nicht kannte , als durchaus rätselhaft

erscheinen musste. Aber er wird sich eingestehen

müssen, dass er auch auf diesem Gebiete dem ge-

meinsamen Schicksale aller historischen Forschung

nicht entgehen kann. Wenn er seinen Blick wieder

ausschliesslich dem einzelnen Werke zuwendet, wenn

er sein Verständnis desselben immer vollständiger,

immer eindringender zu machen sucht, so wird er

inne werden, dass ihm das historische Begreifen des-

selben immer schwieriger, zuletzt unmöglich wird.

Immer schwerer werden ihm die Fäden erkennbar

sein , durch die das Werk mit Vergangenheit und

Zukunft zusammenhängt, und Wenn er zuletzt in die

unergründlichen Tiefen der schaffenden Individualität

hinabsteigt, wird er seinen historischen Faden voll-

ständig verlieren. So wird es ihm erscheinen, als

ob das, worin die historische Bedeutung eines Kunst-

werkes bestehe, das, worin es abhängig von früheren

Leistungen , bestimmend für spätere sei, das , was

überhaupt seine Vergleichbarkeit mit anderen aus-

mache , doch nur ein kleiner oberflächlicher un-

wesentlicher Teil von dem gesamten Inhalt des

Werkes sein könne. Wem aber das historische



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 23

Interesse eher nahe tritt, als das künstlerische, der

wird Gefahr laufen, das, was die Kunstgeschichte in

den Kreis ihrer Betrachtungen zu ziehen vermag,

für den gesamten Inhalt der Kunstwerke zu halten

und über der historischen Erforschung des Teiles

niemals zum Verständnis des Ganzen zu gelangen.

6. Während die Kunstgeschichte im engeren

Sinne die historische Entwicklung der künstlerischen

Thätigkeit zu ergründen sucht, hat man sich von

jeher bemüht, die Stellung der Kunst auch im wei-

testen geschichtlichen Zusammenhange zu begreifen.

Alle die Einflüsse, unter denen der Künstler so gut

wie alle seine Zeitgenossen steht, sind in gewissem

Masse bedingend für das Kunstwerk. Das Kunst-

werk selbst, einmal vorhanden, wird wiederum be-

dingend für Erscheinungen, die ihm äusserlich viel-

leicht sehr fern liegen. Hier bietet sich dem ge-

schichtlichen Interesse ein unendliches Feld der

Untersuchung dar. Es gilt nicht mehr die geschicht-

liche Stellung des einzelnen Werkes innerhalb des

Kreises künstlerischer Thätigkeit, die geschichtliche

Bedeutung desselben für die Entwickelung der Kunst

zu erforschen , vielmehr richtet sich der Blick auf

jenen grossen Zusammenhang, durch den vermittelst

tausend und abertausend Fäden das Einzelne mit

dem Ganzen verbunden ist. Das Kunstwerk als

Resultat und zugleich als Element des gesamten

Kulturlebens zu verstehen , ist die Aufgabe solcher

Forschung.

Eine solche Aufgabe sich zu stellen, die Lösung

derselben für möglich zu halten , beweist keine ge-



24 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

ringe Kühnheit. Sie erheischt den Einblick in die

verborgensten Vorgänge der menschlichen Natur,

so gut wie den Überblick über das weite Gebiet

der Thatsachen. Doch, mögen wir auch das Unter-

nehmen bewundern , so können wir uns doch nicht

verhehlen, dass, wie jede geschichtliche Forschung,

so auch diese uns nur eine unsichere bruchstück-

artige Kenntnis geben kann. Es mag gelingen,

einzelne Seiten der auch einer fernen Vergangen-

heit angehörigen Kunstwerke auf bestimmte Ein-

flüsse zurückzuführen, unter denen der Künstler als

seiner Zeit angehörig stand , in manchen Erschei-

nungen den verzweigten Wirkungen zu folgen , die

wiederum von den Kunstwerken ausgingen; immer
aber wird diese Forschung, wo sie sich auf be-

weisende Thatsachen stützt , auf mehr oder minder

oberflächliche Züge beschränkt bleiben und, sobald

sie es versucht , des tiefer liegenden Zusammen-
hanges sich zu bemächtigen, auf das Feld der Ver-

muthungen und willkürlichen Annahmen geraten.

Aber gesetzt auch , es wäre in weit höherem

Masse, als dies wirklich der Fall ist, möglich, die

Kunstwerke in kulturgeschichtlichem Sinne zu er-

klären, in welchem Verhältnis würde diese Erkennt-

nis zu dem Verständnis der Kunstwerke stehen ?

Zunächst ist einleuchtend, dass, wenn eine Erörte-

rung der kulturhistorischen Beziehungen der Kunst-

werke ihrem wesentlichen Gehalte nach stattfinden

soll , das Verständnis dieses Gehaltes das Vorher-

gehende, die Vorbedingung sein muss. Nun kann

aber das Interesse an dem Verständnis dieses Ge-



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 25

haltes immer nur zu einer Steigerung dieses Ver-

ständnisses führen, und es bezeichnet den Eintritt

eines anderen , hier eben eines kulturhistorischen

Interesses, wenn nach der Bedeutung dieses Gehaltes

als eines Kulturelementes gefragt wird. Nicht die

künstlerische Einsicht erfährt dadurch eine Steige-

rung, sondern die kulturhistorische. Es kann ferner

für das künstlerische Interesse nur der künstlerische

Gehalt von Wichtigkeit sein, innerhalb des Bereiches

kulturhistorischer Erörterungen müssen aber alle

anderen Seiten des Kunstwerkes gleiche Berechtigung

geniessen. Sogar alle die Irrtümer und Missver-

ständnisse , denen die Kunstwerke ausgesetzt sind

und durch die sie zu einer eigentümlichen Wirk-

samkeit gelangen, sind hier von Wert. Und daher

muss dann endlich die Kulturgeschichte die Bedeu-

tung der Kunstwerke nach einem ganz anderen

Massstabe messen, als dies das rein künstlerische

Interesse thun würde ; denn es ist vollkommen mög-

lich, dass ein Kunstwerk von hoher kulturhistorischer

Bedeutung wäre, ohne dass ihm doch ein besonde-

rer künstlerischer Wert zugesprochen werden könnte,

und umgekehrt könnte ein bedeutendes Kunstwerk

durch frühen Untergang oder sonstigen Zufall einer

kulturhistorischen Wichtigkeit verlustig gehen.

7. Will man aber einigermassen die Kunst als

Kulturelement begreifen , so muss man damit be-

ginnen, die Wirkungen zu untersuchen, die sie auf

den einzelnen Menschen haben kann. In der That

beschäftigt auch diese Frage alle diejenigen in her-

vorragendem Masse, die dem Gebiete der Kunst ihr



26 Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst.

Nachdenken widmen. Jede anderweitige Beschäfti-

gung mit den Kunstwerken
,

jedes sonstige Ver-

ständnis derselben muss untergeordnet erscheinen,

wenn es sich darum handelt, dem Einflüsse nach-

zusinnen, den die Kunst auf die menschliche Natur

ausübt ; und erst dann glaubt der einzelne mit der

Kunst sich vollständig abgefunden zu haben, wenn
er sich ihrer Bedeutung für seine eigene Vervoll-

kommnung sicher geworden ist.

Es tritt aber hier ein eigentümliches Verhältnis

ein. Wer sich ohne vorher formulierte Absicht um
das Verständnis der Kunstwerke bemüht und den

Erfolg abwartet, den der Fortschritt in diesem Ver-

ständnis auf die Gesamtheit seiner geistigen und

sittlichen Anlagen äussern wird, der wird sich im

Besitze aller Vorteile, die die Kunst seiner Ent-

wicklung bieten kann, befinden, noch ehe er dazu

gelangt sich derselben bewusst zu werden. Er wird

zugleich einsehen, dass er die Wirkungen, deren er

durch eine auf das rein künstlerische Verständnis

gerichtete Beschäftigung mit den Kunstwerken teil-

haftig werden kann, zwar hinterher bruchstückartig

wird erkennen, nicht aber vorher wird bestimmen

können. Aber es geschieht häufig genug, dass der

Mensch, ehe er es versucht, sich auf den künstle-

rischen Standpunkt zu versetzen, der Kunst gegen-

über einen anderen Standpunkt, mag dies ein reli-

giöser, moralischer, politischer oder irgend ein

anderer sein, einnimmt und von diesem aus zusieht,

welche Wirkungen die menschliche Natur nach diesen

Richtungen hin von den Kunstwerken empfängt. Hier



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 27

werden die Kunstwerke nicht als künstlerisch, son-

dern als anderweitig wirkend aufgefasst, und, so

lehrreich diese Art der Untersuchung sein mag, so

liegt sie doch gänzlich ausserhalb des Gebietes

eigentlicher Kunstbetrachtung.

Es sind aber damit noch andere Gefahren ver-

bunden. Indem man sich zuweilen nicht klar ist,

ob es der künstlerische Standpunkt sei oder ein

ausserkünstlerischer, von dem aus man das Kunst-

werk beurteilt, trägt man leicht den Wert, den man
einer ausserkünstlerischer) Wirkung beimisst, auf die

künstlerische Qualität über ; und ferner, indem man
jenen anderweitigen Standpunkten häufig von vorn-

herein eine höhere Berechtigung zugesteht, als sie

dem künstlerischen Standpunkte zukommen könne,

verlangt man eine Unterordnung der künstlerischen

Zwecke unter sonstige Zwecke. Ja indem man glaubt,

das Ziel, nach dem der Mensch zu streben habe, im

voraus bestimmen zu können, meint man sich in den

Stand gesetzt, der Kunst die Rolle vorzuschreiben,

die sie in dem Gange menschlicher Entwickelung

auszufüllen habe, und es ist bekannt genug wie ver-

schiedenartige Rollen der Kunst zuerteilt worden

sind, je nachdem man die zu erstrebende mensch-

liche Vollkommenheit so oder anders aufgefasst hat.

8. Was nun endlich das philosophische Verständnis

der Kunst anlangt, so muss man sich darüber klar

werden, ob auch dieses ein Verständnis der Kunst im

eigentlichen Sinne genannt werden könne oder nicht.

Der Philosoph wird den Begriff von Kunst, den

er* sich gebildet hat, das Mass von Kunstverständnis,



2S Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

bis zu dem er gelangt ist, in den Zusammenhang

seiner philosophischen Weltanschauung zu bringen

suchen. Wenn er damit auch einem geistigen Be-

dürfnisse genügt, so thut er damit doch nichts, was

ein richtiges Verständnis der Kunst an sich be-

reichern, ein irriges berichtigen könnte. Wenn zu

dem richtigen Verständnis der Kunst die philo-

sophische Einsicht über die Stellung der Kunst in

dem Gesamtbilde der Welt und des Lebens hinzu-

kommt, so bedeutet dies einen Fortschritt in philo-

sophischer, nicht in künstlerischer Erkenntnis. Dass

aber auch ein irriges und mangelhaftes Verständnis

der Kunst einen Platz innerhalb des Bereiches philo-

sophischer Spekulation behaupten und dann sowohl

zu sehr irrigen Rückschlüssen auf Wesen und Be-

deutung der Kunstwerke , als auch zu unhaltbaren

Folgerungen über das Verhältnis der Kunst zu an-

deren Gebieten des Lebens führen könne , dafür

fehlt es nicht an Beispielen. Man kann eine ganze

Reihe gleichsam erhaben willkürlicher Standpunkte

aufzählen, von denen aus eine kühne philosophische

Spekulation vergeblich der Kunst gerecht zu werden

bemüht gewesen ist.

Aber es handelt sich hier noch um eine andere

wichtigere Frage. Wir werden in dem folgenden

darzuthun versuchen , dass ein eigentliches Ver-

ständnis der Kunstwerke nur auf Grund eines

künstlerischen Verständnisses der Welt möglich sei.

Worin dieses künstlerische Verständnis der Welt

bestehe , kann hier noch nicht angedeutet werden

;

nur wird es sich herausstellen , dass es seinem



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 29

Wesen nach selbständig und unendlich ist. Die

grössten Fortschritte in dieser Erkenntnis werden

sich uns als möglich erweisen ohne jede philo-

sophische Überlegung, und wir werden begreifen,

dass die philosophische Überlegung, weit davon

entfernt , dass sie den Anspruch erheben könnte,

eine höhere Entwickelungsstufe der künstlerischen

Überlegung zu sein, diese vielmehr in ihrer Ent-

wicklung unterbricht und zum Stillstand zwingt.

Der Philosoph vergisst leicht, dass er in dem Einzel-

gebiet, was er seiner höheren Erkenntnis unterwirft,

nicht ein abgeschlossenes Ganzes, sondern ein nur

bis zu einem gewissen Punkte Entwickeltes, weiterer

Entwickelung Fähiges besitzt; indem er dieses zur

Förderung seiner Erkenntnis herbeizieht, verschliesst

er seinen Sinn für den Fortschritt der Erkenntnis

auf dem Einzelgebiete. So wird der Fortschritt in

philosophischer Erkenntnis leicht mit dem Verluste

der Fähigkeit zu anderer als philosophischer Er-

kenntnis erkauft. Der Mensch glaubt in der philo-

sophischen Erkenntnis die höchste Summe aller

überhaupt möglichen Erkenntnis ziehen zu können,

und verkennt, dass ihm der eine Gipfel, zu dem er

hinaufsteigt , die anderen verbirgt , an deren Er-

steigung sich die Menschheit auch abmühen muss.

Wer zur künstlerischen Erkenntnis geschickt sein

will, darf seinen Geist nicht in die Banden philo-

sophischer Spekulation gefangen geben; die höchsten

Erkenntniskräfte, solange sie philosophisch thätig

sind, sind untauglich, wo es sich um die Erkenntnis

des innersten Wesens der Kunst handelt. —



III.

I. Die Kunst ist auf keinem anderen Wege zu

finden als auf ihrem eigenen. Nur indem man es

versucht , sich der Welt mit dem Interesse des

Künstlers gegenüberzustellen , kann man dahin ge-

langen, seinem Verkehr mit den Kunstwerken den-

jenigen Inhalt zu geben, der sich einzig und allein

auf die Erkenntnis des innersten Wesens künstle-

rischer Thätigkeit gründet. Um aber das Interes

des Künstlers an der sichtbaren Welt begreifen zu

können, ist es gut, sich vorher in das Gedächtnis

zurückzurufen, dass zwei Hauptarten menschlichen

Interesses an den Erscheinungen zwar von der An-

schauung, in deren selbständiger und freier Aus-

bildung wir die eigentümliche Stärke künstlerischer

Begabung suchen werden, ausgehen, sich derselben

aber sehr bald entgegensetzen.

Die Beziehung , in der der Mensch vermöge

seiner Empfindungsfähigkeit zu der Welt steht,

kann eine der Art und dem Grade nach sehr ver-

schiedene sein. Von der äussersten Stumpfheit und

Teilnahmslosigkeit, bis zur höchsten Reizbarkeit giebt

es eine unendliche Reihe von Mittelstufen. Viele



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 31

stehen fremd den Dingen gegenüber und können

kein Verhältnis zu denselben gewinnen ; sie sind

von Seiten der Empfindung der Macht der Erschei-

nungen unzugänglich. Mit Recht betrachtet man
diese Teilnahmlosigkeit als einen Mangel indi-

vidueller Organisation. Andere, deren Naturell ein

reicheres und feineres ist , bringen den Erschei-

nungen mehr Berührungspunkte entgegen und,

wenn jene gleichsam der Organe ermangeln , mit

denen sie eine grosse Gattung von Eigenschaften

der Dinge erfassen könnten , so sehen sich diese

wenigstens ab und zu den Einwirkungen dieser

Eigenschaften ausgesetzt ; sie sinken nicht hinab

bis zu jenem gänzlich indifferenten Verharren, sie

erheben sich aber auch nicht über ein vereinzeltes,

bruchstückartiges Empfinden der Dinge. So mag
der einzelne die Schönheit lebhaft empfinden, er

wird von ihr doch immer nur als von einer ein-

zelnen Eigenschaft berührt werden, und der Gegen-

stand als solcher, ob er schön ist oder nicht, bleibt

ihm fremd. Es ist ein seltener Vorzug bedeutend

organisierter Individuen , mit ihrer Empfindung in

einer unmittelbaren Naturnähe zu stehen ; ihnen

entsteht die Beziehung zu den Dingen nicht aus

einzelnen Wirkungen derselben , vielmehr erfassen

sie die Existenz selbst und empfinden die Gegen-

ständlichkeit des Seienden, noch ehe sie dieses Ge-

samtgefühl in einzelne Empfindungen auflösen. Es

ist eine Lust, eine Freude an dem lebendigen Sein

der Dinge , die über Unterschieden , wie dem von
j

schön und hässlich steht , es ist ein Erfassen nicht



32 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

einzelner, der Empfindung sich enthüllender Eigen-

schaften , sondern der Natur selbst , die sich erst

nachher als die Trägerin jener Eigenschaften erweist.

Sowohl jenes Gefühl für einzelne Eigenschaften

der Dinge , als auch das über das empfindende Er-

fassen einzelner Eigenschaften hinausgehende Natur-

gefühl kann bei einzelnen Individuen und in ein-

zelnen Momenten im höchsten Masse intensiv

werden. Es steigert sich zur Innigkeit und zur

Begeisterung und bildet den Inhalt eines leiden-

schaftlichen Enthusiasmus.

Die Empfindung kann unabhängig von der An-

schauung nicht gedacht werden ; aber es fragt sich,

ob sie in ihrer Steigerung eine Steigerung der an-

schaulichen Erfassung derjenigen Dinge, von denen

sie hervorgerufen wird, voraussetzt. Die Empfindung

tritt schon bei wenig entwickelter Anschauung ein,

sie wird durch die oberflächlichsten Vorstellungen

erregt, die wir der Wahrnehmung verdanken, und

ihre Stärke hängt von der Reizbarkeit unseres Ge-

fühls, nicht von dem Masse unserer anschaulichen

Wahrnehmung ab. Ja wenn wir uns recht be-

obachten, so werden wir finden, dass wir von seiten

der Empfindung nicht eine Anregung, eine Förde-

rung bei der Entwickelung unserer anschaulichen

Vorstellung, vielmehr eine Hinderung empfangen.

Das Interesse unseres Gefühls ist ein anderes , als

das Interesse anschaulicher Auffassung , und wenn

jenes in den Vordergrund unserer Seelenthätigkeit

tritt, so muss dieses zurückstehen. Beharren wir

z. B. bei der Empfindung für die Schönheit eines



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

Gegenstandes , so vermögen wir uns mit dieser

Empfindung ganz zu durchdringen , sie zum vor-

herrschenden Inhalt unseres momentanen Daseins

zu machen, ohne auch nur einen Schritt in der an-

schaulichen Beherrschung des Gegenstandes vor-

wärts zu thun. In dem Augenblicke aber, wo uns

das Interesse an der Anschauung wieder packt,

müssen wir jede Empfindung vergessen können,

um das anschauliche Verständnis des Gegenstandes

um seiner selbst willen verfolgen zu können. Dass

viele die Anschauung nur allzuschnell in Empfindung

umsetzen, ist ein Grund, warum ihre Anschauung

auf einer niedrigen Stufe der Entwicklung stehen 1

bleibt.

Es wird als ein Haupterfordernis künstlerischer

Begabung angesehen
,

gewissen Eigenschaften der

Dinge ein besonders feines und erregbares Em-
pfindungsvermögen entgegenzubringen, ja bei her-

vorragenden Künstlern mögen wir wohl jenem oben

erwähnten innigen Empfindungszusammhang mit der

Gesamtheit der gegenständlichen Natur begegnen.

Aber das Vorhandensein solchen Gefühls ist noch

kein Anzeichen für das Vorhandensein künstlerischer

Begabung. Es ist die Vorbedingung zur künstle-

rischen, wie zu jeder anderen geistigen Produktion;

denn wer die Welt nicht schon mit den instinktiven

Kräften seiner Natur zu packen sucht, der wird auch

niemals dahin gelangen, sie endlich einem höheren

geistigen Bewusstsein zu unterwerfen. Was den

Künstler zum Künstler macht, ist, dass er sich in

seiner Weise über den Standpunkt der Empfindung
Fiedler, Schriften über Kunst. 3



;j 4 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

erhebt. Wohl begleitet ihn die Empfindung in

allen Phasen seines künstlerischen Thuns, sie erhält

ihn in beständig naher Beziehung zu den Dingen,

sie nährt die Lebenswärme, in der er als ein Teil

der Welt mit dieser verbunden ist , sie führt ihm

unaufhörlich das Material zu, in dessen Verar-

beitung sein geistiges Dasein besteht ; aber so ge-

steigert sie ist, so muss er sie doch immer noch

mit der Klarheit seines Geistes beherrschen können;

und wenn das künstlerische Resultat auch nur auf

Grund einer ausserordentlichen Stärke des Gefühls

denkbar ist, so wird es doch erst durch die noch

ausserordentlichere Stärke des Geistes möglich, die

dem Künstler selbst in den Momenten intensivster

Empfindung die Ruhe objektiven Interesses und die

Energie der Gestaltungskraft bewahrt.

2. In der Fähigkeit abstrakter Erkenntnis be-

sitzen wir das Mittel , die Erscheinungen gewissen

Forderungen unseres Denkvermögens zu unterwerfen

und sie so in eine bestimmte Gestalt gebracht uns

anzueignen. Wir üben diese Fähigkeit unbewusst

in tausend Fällen aus, wo es uns das Bedürfnis

des Lebens stillschweigend gebietet, wir steigern sie

zu einer mit Bewusstsein gehandhabten Macht, um,

von einer höheren Notwendigkeit getrieben, uns zu

den geistigen Herren der Schöpfung zu machen.

Es ist ein eigentümlicher geistiger Vorgang, der zu

der begrifflichen Gestaltung der Welt führt; so ge-

läufig er uns ist, so rätselhaft muss er uns erscheinen;

denn es findet bei ihm ein plötzlicher unerklärter

Übergang vom Sinnlichen zum Unsinnlichen, vom



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 35

Sichtbaren zum Unsichtbaren, von der Anschauung

zur Abstraktion statt.

In denjenigen Zeiten, in denen das Interesse

an der wissenschaftlichen Erklärung der Welt nicht

nur von den begabtesten Köpfen Besitz genommen

hat, sondern durch alle Kreise der Bildung zu aus-

gedehnter Herrschaft gelangt ist, wird man häufig,

ja fast allgemein der Meinung begegnen, erstens,

dass die äussere Erscheinung der Dinge etwas an

und für sich Unwesentliches sei
,

gegenüber der-

jenigen inneren Bedeutung, die die wissenschaftliche

Erkenntnis zu Tage zu fördern suche, zweitens, dass

die Dinge ihrer äusseren Erscheinung nach von der

Wissenschaft schon vollkommen erkannt würden,

dass aber die Wissenschaft diese Erkenntnis nur

als eine untergeordnete Vorstufe betrachten könne,

um zu höherer Erkenntnis emporzusteigen.

Wie kann man aber, wenn man von Dingen

der Natur spricht, einen Unterschied machen zwischen

wesentlich und unwesentlich? Es sind dies relative

Wertschätzungen
,

je nach dem Standpunkte , den

man einnimmt, und wenn dem Einzelnen nur das

das Wesen einer Sache auszumachen scheint, auf

dessen Betrachtung und Erforschung gerade seine

Bemühungen gerichtet sind , so hat er doch kein

anderes als ein subjektives Recht , dieser für ihn

wesentlichen Seite gegenüber alle anderen Seiten

für unwesentlich zu erklären.

Und was den anderen Punkt anlangt, so muss

man sich zunächst darüber klar sein , dass der

wissenschaftlichen Betrachtung keineswegs eine Voll-

3*



36 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

ständigkeit der Anschauung zu gründe liegt. Für

die wissenschaftliche Betrachtung kann die An-

schauung nur Interesse und Wert haben, sofern sie

den Übergang zum Begriff ermöglicht, und dies thut

sie schon auf einer verhältnismässig niedrigen Stufe.

Schon im gewöhnlichen Leben beharrt der Mensch

bei der Anschauung nur bis zu dem Punkte , wo
ihm das Einlenken in die Abstraktion möglich wird.

Er wiederholt dieses Verfahren unzählige Male, und

jede Anschauung, die sich ihm aufdrängt, ent-

schwindet ihm als Anschauung, sobald der Punkt

erreicht ist , wo er mit seinem Begriffsvermögen

gleichsam einhaken und aus der Anschauung das

herausziehen kann, was er nur zu häufig für deren

einzig wesentlichen Inhalt hält. Die wissenschaft-

liche Betrachtung würde von ihrem Ziele vollständig

abkommen, wenn ihr die Erscheinung als solche von

Wert zu sein anfinge und sie in der anschaulichen

Auffassung da inne zu halten vergässe, wo sie noch

zum Begriff übergehen kann. Man gelangt, wenn

man bei der Anschauung beharrt, sehr bald zu einer

Fülle , die kein begrifflicher Ausdruck mehr be-

zeichnen und umfassen kann. Von allen Wissen-

schaften sind es die Naturwissenschaften , die am
meisten auf eine genaue, zugleich auf das Einzelne

der Teile und auf den Zusammenhang des Ganzen

gehende Beobachtung der Gestalt und der Ver-

änderung in den Bildungen angewiesen sind. Wer
die Dinge nach ihrer äusseren Erscheinung _gmnau

betrachten, sie sich einprägen und ganz zu eig^n

machen muss, um sie bei seinen Schlussfolgerungen



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 37

stets vor Augen zu haben, der wird nicht geneigt

sein, zuzugeben, dass die anschauliche Kenntnis ein

viel weiter gehendes Gebiet haben könne, als ihm

zu seinem speziellen Zwecke bekannt werden'könne.

Aber gerade denjenigen, die zu ihren wissenschaft-

lichen Zwecken eine reiche Naturanschauung

brauchen, erschwert der Hang zur Abstraktion das

Verständnis der Anschauung , abgesehen von der

Abstraktion und über dieselbe hinaus. Je mehr sie

in der Anschauung vordringen, um sie immer mehr

in Begriffe umzusetzen, desto unfähiger werden sie,

sich auch nur eine kurze Strecke 'auf dem Boden

der Anschauung zu erhalten, ohne einen Begriff zu

fordern, und ihr gesamtes Kennen ist nur ein Mittel,

um zum Wissen zu gelangen. Und wenn sie dann

die Kunst, insofern sie in ihr eine Nachahmung der

Natur sehen, mit dem Massstabe ihrer Kenntnis der

Natur messen, so enthüllt sich in der Unzulänglich-

keit ihrer Anforderungen die Dürftigkeit ihrer Natur-

anschauung. Sie glauben, den Künstler in der

Kenntnis der Natur kontrolieren zu können , über-

tragen ihre Art und Weise, die Natur anzuschauen,

auf die künstlerische Nachbildung und sehen in

dieser im Grunde nichts anderes , als eine wissen-

schaftliche Abbildung, die die gefundene begriffliche

Abstraktion illustriert. Und da dann die Kunst zu

einem Mittel herabsinken würde , Anschauungen

hervorzurufen , wo die Natur selbst nicht gegen-

wärtig wäre, oder die Natur nach einzelnen Teilen

oder Seiten hin zu isolieren, um bequemer ver-

ständlich machen zu können, was an dem kom-



38 Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst.

plizierten Naturbild schwer zu erkennen ist, so

meinen sie den Boden der Anschauung überhaupt

verlassen zu müssen, um die Bedeutung der Kunst

zu finden.

Mag endlich aber auch zugegeben werden, dass

die Anschauung nicht so in den Begriff verwandelt

werde, dass nichts von ihr übrig bleibe, dass man
die Anschauung nicht deshalb gänzlich verlassen

müsse, weil ihr der Begriff entnommen sei, so wird

der wissenschaftliche Forscher doch immer alle

Thätigkeit an der Anschauung für untergeordnet

halten , die nicht zur Beherrschung derselben im

Begriff führt. Aber wenn er auch die Welt auf

seine Weise begriffen und damit der Forderung

seines Geistes Genüge gethan hat, so irrt er doch,

wenn er meint, dass damit alles gethan sei, wozu

in der menschlichen Natur die Forderung und die

Befähigung liegt. Aus der Anschauung nicht in die

Abstraktion übergehen heisst nicht, auf einer Stufe

verharren, von der der Eintritt in das Reich der

Erkenntnis noch nicht möglich ist, vielmehr heisst

es, sich andere Wege offen halten, die auch zur

Erkenntnis führen, und wenn diese Erkenntnis eine

andere ist, als jene abstrakte, so kann sie darum

doch eine wirkliche, letzte und höchste Erkenntnis sein.

Wir können bei den einzelnen Individuen schon

in früher Jugend einen Unterschied insofern be-

merken, als die einen aus dem Stoffe, der ihrem

Auffassungsvermögen zugeführt wird , Begriffe zu

ziehen bemüht sind und ihr Augenmerk auf den

inneren ursächlichen Zusammenhang der Erschei-



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 39

nungen richten, die anderen dagegen, um dieses

unsichtbare Verhältnis der Dinge mehr unbekümmert,

ihre Verstandeskräfte an der Betrachtung der äusseren

Zustände der Erscheinungen üben. In beiden Fällen

ist es eine Gabe der Beobachtung, die sich an be-

deutenden Menschen schon früh enthüllt; aber der

verschiedene Sinn der Beobachtung bekundet ein

verschiedenes Verhältnis, in dem sich die einen

und die anderen zur Welt befinden ; und wie die

einen, wenn sie wirklich begabt sind, nicht bei dem
Bedürfnis nach einem trockenen und unfruchtbaren

Wissen von den Dingen stehen bleiben, so werden

auch die anderen sehr bald über das durch die

Wahrnehmung vermittelte Kennen der Dinge in eine

Thätigkeit übergeführt , durch die sie erst jener

ganzen Welt der Erscheinungen nahe zu kommen,

sie zu ergreifen und zu begreifen anfangen.

Freilich ist die Täuschung verbreitet , dass

mittelst wissenschaftlicher Durchdringung der Mensch

imstande sei, die Welt so dem Bedürfnis und der

Fähigkeit der Erkenntnis zu unterwerfen, dass er

sie nun wirklich so, wie sie ist, als eine begriffene

zu besitzen hoffen könne ; und wenn der Mensch

auch zugiebt, dass der wissenschaftlichen Forschung

Aufgaben gestellt sind, deren Lösung in unabseh-

barer Ferne liegt, so weiss er doch, dass, wenn

auch die Lösung niemals erreicht werden könnte,

sie doch am Ende des Weges liegt , auf dem er

sich befindet. Darüber aber ist er sich nicht immer

klar, dass, selbst wenn die Wissenschaft ihre fernsten

Ziele erreicht, ihre verwegensten Träume verwirk-



40 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

licht hätte, wenn wir dieses ganze unendliche Welt-

wesen wissenschaftlich begriffen hätten , wir doch

immer vor einer Reihe von Rätseln stehen würden,

deren Dasein sogar aller Wissenschaft verborgen

sein würde. Der Unterwerfungskampf, den der

forschende Mensch mit der Natur eingeht, macht

ihn zum wissenschaftlichen Beherrscher der Welt.

Dies mag ihn zum höchsten Stolze berechtigen, so

wird er doch nicht verhindern, dass anderen damit

wenig gethan zu sein scheint , und dass diese das

unabweisbare Bedürfnis empfinden, die Welt einem

ganz anderen Aneignungsprozesse zu unterwerfen.

In der Regel wird jeder die Art und Weise,

sich die Welt verständlich zu machen, für die wich-

tigste halten , zu der er sich getrieben fühlt. Die

Natur ist sehr sparsam in der Hervorbringung

solcher Individuen , die mit der ganzen Fülle

menschlicher Fähigkeiten ausgerüstet, den mannig-

fachen Inhalt der Welt zum Ausdruck zu bringen

vermögen. Viele giebt es, die die Vielseitigkeit

darin suchen, dass sie einer Betrachtungsweise viele

Dinge unterwerfen, wenige, die vielseitig sein können,

indem sie ein Ding vielen Betrachtungsweisen unter-

werfen.

3. Das Erwachen des Gefühls, sowie das Auf-

treten des Begriffs bezeichnen den jedesmaligen

Endpunkt der Anschauung. Das Mass der Vor-

stellungen, das zu beiden hinreicht, mag ein sehr

verschiedenes sein, aber selbst das grösste ist nur

ein geringes gegenüber der Unendlichkeit, die dem
Menschen auch hier offen steht; nur wer es vermag,



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 4

1

bei der Anschauung zu verharren trotz der Em-
pfindung und über die Abstraktion hinaus, beweist

den künstlerischen Beruf. Nur selten aber gelangt

die Anschauung zu so selbständiger Entwicklung,

zu so unabhängigem Dasein.

Das Gefühlsleben der Menschen ist je nach

Geschlecht, natürlicher Anlage, Lebensalter, Volk,

Zeit ein unendlich verschiedenes; ebenso ist das

Mass von Begriffen und abstrakter Erkenntnis, in

dessen Besitz sich der einzelne befindet, ein unend-

lich mannigfaltiges. Es genügt, an sehr einfache

und bekannte Thatsachen zu erinnern, um auch in

den anschaulichen Vorstellungen nach Menge und

Art bei den einzelnen Individuen die äusserste Ver-

schiedenheit und in den meisten Fällen einen sehr

geringen Grad von Ausbildung nachzuweisen; denn

wenn auch ein trügerischer Schein zu der Annahme
verführen könnte, dass Menschen mit gleich guten

Sinnen begabt und dieselben in derselben Umgebung
brauchend, auch dasselbe Mass von Vorstellungen

erhalten müssten, wohingegen es keinerlei Zweifel

unterliegen könne, dass die versteckteren Gegen-

stände des Wissens dem einzelnen selbst unter den

gleichen Verhältnissen in sehr verschiedenem Masse

zukommen würden; so wird sich doch, sobald sich

eine Meinungsdifferenz über die äussere Erscheinung

schon eines sehr einfachen, dem alltäglichen Ge-

brauche dienenden Gegenstandes zwischen mehreren

erhebt nnd ein jeder sich gezwungen sieht, sich von

dem Vorstellungsbilde, welches er von dem Gegen-

stande in seinem Gedächtnis aufbewahrt , Rechen-



42 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

schaft zu geben, sehr bald herausstellen, dass die

bildliche Vorstellung bei verschiedenen äusserst

verschieden und in verhältnismässig seltenen Fällen

zu .selbständiger Deutlichkeit, Klarheit und Be-

stimmtheit ausgebildet ist. Auch bei sehr ein-

fachen Dingen beschränkt sich die Kenntnis oft auf

die allgemeinen Kennzeichen der Gattung, während

sie sich nur selten auf die besonderen Eigentüm-

lichkeiten des Einzeldinges erstreckt. Gegenstände,

die uns lange Zeiträume hindurch täglich umgeben,

prägen sich ihrer äusseren Erscheinung nach unserem

Vorstellungsvermögen so fest ein, dass wir es wohl

gewahr werden würden, wenn auch nur kleine Ver-

änderungen an ihrer Gestalt vorgingen, oder wenn

sie etwa mit anderen vertauscht würden, die nur

unendlich wenig von ihnen abwichen ; und doch

braucht man die Verhältnisse nur einigermassen zu

komplizieren, um zu beweisen, dass die anscheinend

sicherste Kenntnis doch immer noch eine sehr un-

sichere ist, dass sie ausreicht, solange die Ver-

hältnisse die gewohnten bleiben, dass sie aber ihren

Eigentümer sehr leicht im Stich lässt, sobald sie

überhaupt nur einem Zweifel unterworfen wird. Ist

es doch sogar in manchen Fällen schwierig, die

Indentität von Personen selbst durch solche festzu-

stellen , die ihnen sehr nahe gestanden haben und

durch dauernden Umgang mit ihnen verbunden ge-

wesen sind.

Der Mensch eignet sich von den Gegenständen,

die sich seiner Wahrnehmung darbieten, meist Bilder

an, die sich aus nur sehr wenigen von allen den



Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst. 43

Elementen zusammensetzen, die die Gegenstände

der Wahrnehmung wirklich bieten; und zwar ist es

nicht die blosse Schuld des Gedächtnisses, welches

das im Momente der Auffassung deutliche und voll-

ständige Vorstellungsbild nicht dauernd festhalten

könne, sobald der Gegenstand nicht mehr sinnlich

gegenwärtig sei, vielmehr liegt die Schuld an dem
Akte der Wahrnehmung selbst , und nicht die im

Gedächtnis aufbewahrte Vorstellung ist eine nach

und nach immer mangelhafter werdende , sondern

schon die Wahrnehmung, die sich in der sinnlichen

Gegenwart des wahrzunehmenden Gegenstandes voll-

zieht, ist eine unvollkommene. So betreibt der

Mensch das Geschäft der Wahrnehmung in sehr

nachlässiger Weise ; er zeigt im allgemeinen mehr

Geneigtheit, sein abstraktes Wissen als seine an-

schauliche Kenntnis zu erweitern ; auch stellt das

gewöhnliche Leben die Ausdehnung und Genauig-

keit des Wissens weit öfter auf die Probe, als den

Umfang und die Vollständigkeit der Vorstellungen,

und das Gesamturteil über die Befähigung und

Bildung des einzelnen wird weit mehr auf Grund

jener Probe gefällt, als auf Grund dieser.

Die Erziehung, der die geistigen Fähigkeiten

des Menschen unterworfen werden, um sie tauglich

für den Gebrauch des Lebens zu machen, erstreckt

sich fast ausschliesslich auf das Vermögen, Begriffe

zu bilden. Wenn man zuweilen bei der Erziehung

mehr Gewicht auf die Anschauung legt , als dies

sonst zu geschehen pflegt , so ist dies doch über-

flüssig und eher schädlich , wenn man damit nur



44 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

der Anschauung als Mittel, zum Begriff zu gelangen,

einen breiteren Raum im Unterricht einräumt. Es

bedarf keiner besonderen Veranstaltung, dem Men-

schen die Anschauung nahe zu bringen, und, so

stark und geübt sein Denkvermögen sein mag, so

wird er sich immer vor einer unendlichen Aufgabe

befinden, wenn es sich darum handelt, der An-

schauung Herr zu werden, die ihm das Leben un-

aufhörlich zuführt. Je selbständiger und unab-

hängiger aber das abstrakte Denkvermögen geübt

wird, ein desto mächtigeres Werkzeug wird es der

Anschauung gegenüber werden. Das Verlangen,

der Anschauung bei der geistigen Erziehung des

Menschen eine grössere Berücksichtigung zu teil

werden zu lassen, würde erst dann ein gerecht-

fertigtes sein, wenn demselben die Einsicht zu

gründe läge, dass die Anschauung für den Men-

schen eine selbständige, von aller Abstraktion un-

abhängige Bedeutung habe, dass das Vermögen der

Anschauung, so gut wie das abstrakte Denkver-

mögen ein Recht habe, zu einem geregelten und

bewussten Gebrauch ausgebildet zu werden, dass

der Mensch zu einer geistigen Herrschaft über die

Welt nicht nur im Begriff, sondern auch in der

Anschauung zu gelangen imstande sei.

Aber die Fähigkeit zur Anschauung verfällt

fast allenthalben der Verkümmerung und bleibt auf

einen nahezu unbewussten und zufälligen Gebrauch

beschränkt. Auch diejenigen , die aus Mangel an

Befähigung, oder weil sie ihr Leben in praktischer

Thätigkeit hinzubringen gezwungen sind, nur zu



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 45

einem sehr geringen begrifflichen Verständnis der

Welt gelangen, verstehen doch den Sinn der Forde-

rung, die in dieser Beziehung an den menschlichen

Geist gestellt wird, und indem sie wenigstens das

Verlangen kennen, welches den Fragen zu gründe

liegt, die die wissenschaftliche Forschung im weitesten

Sinne zu beantworten sucht, wird ihnen zuweilen die

Unendlichkeit klar, vor die der Mensch mit seinem

Verlangen und seinem Streben nach Wissen gestellt

ist. Dagegen wird es selbst denen, die die Sphäre

ihres abstrakten Wissens rastlos erweitern, schwer

sein, zu begreifen, dass der Mensch auch in betreff

der Anschauung mit seinen geistigen Fähigkeiten

vor einer Unendlichkeit stehen, dass das Gebiet

des Sichtbaren ein Feld der Forschung sein könne,

in das selbst den hervorragenden Geistern nur ein-

zelne Schritte zu thun vergönnt sei, während es

immer unausmessbarer denen erscheinen müsse, die

immer weiter in demselben vorzudringen sich be-

mühten.

4. Von der Unendlichkeit der anschaulichen

Auffassung der Welt wird sich nur der überzeugen

können, der zum freien Gebrauche seines Wahr-

nehmungsvermögens hindurchgedrungen ist.

Solange die Wahrnehmung einem Zwecke dient,

ist sie unfrei und endlich, der Zweck mag sein,

welcher er wolle, so bleibt die Wahrnehmung ein

Werkzeug; sie wird überflüssig, sobald der Zweck

erreicht ist. Bei anderen geistigen Thätigkeiten gilt

es wohl als eine engherzige Beschränkung, sie nur

dann als berechtigt anzuerkennen, wenn sie zu einem



40 Beurteilung von 'Werken der bildenden Kunst.

ausgesprochenen Zwecke unternommen werden. Der

Mensch hat von jeher einen unwiderstehlichen Trieb

gefühlt, nachdem er einmal durch die Anforderungen

des Lebens seine Kräfte als brauchbare kennen ge-

lernt hatte, dieselben im freien Gebrauche zu üben;

ja die Resultate jenes freien Gebrauches geistiger

Fähigkeiten werden als die höchsten menschlichen

Leistungen verehrt. Das aber, wovon man glauben

sollte, es müsse das Unbefangenste sein , was der

Mensch thun könne , die Erfassung der Welt ihrer

sichtbaren Erscheinung nach, ist das Allerbefangenste.

Wohl begreift der Mensch die Notwendigkeit, im

Betrachten der Dinge und im Einprägen der ge-

wonnenen Vorstellungen zu grösserer Sorgfalt sich

zu erziehen, wohl steigern sich die Zwecke, denen

die Anschauung als Mittel dient ; aus der Sklaverei

des täglichen Lebensbedürfnisses erhebt sie sich

zum Dienste der edelsten Genüsse, zum Werkzeug

der höchsten Bestrebungen. Immer aber ist ihr

das Ziel vorausbestimmt und sie endigt im er-

reichten Zweck.

Es ist das Wesentliche des künstlerischen

Naturells, dass es mit und zu dem freien Gebrauche

des anschaulichen Auffassungsvermögens geboren ist.

Dem Künstler ist die Anschauung von vornherein

eine unbefangene, freie, keinem jenseits der An-

schauung liegenden Zwecke dienende und in diesem

endigende Thätigkeit; diese allein ist es, die zur

künstlerischen Gestaltung führen kann. Dem
Künstler ist die Welt nur Erscheinung ; er naht

sich ihr als einem Ganzen, was er als Ganzes in



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 47

seiner Anschauung zu reproduzieren strebt ; ihm

beruht das Wesen der Welt, das er sich geistig

anzueignen, zu unterwerfen bemüht ist, in der sicht-

baren und greifbaren Gestalt der Dinge. So be-

greifen wir, wie dem Künstler die Anschauung, da

ihr kein ausserhalb ihrer selbst liegendes Ziel mehr

gesetzt ist, eine unendliche werden könne. Zugleich

aber erkennen wir auch, dass für den Künstler die

Anschauung eine unmittelbare, von keinem durch

sie zu erreichenden Zwecke abhängige Bedeutung

haben müsse.

Das Verhältnis des Künstlers zur Welt, das uns

unbegreiflich bleibt , solange wir als Nichtkünstler

auf der Position beharren, die wir der Welt gegen-

über einnehmen , wird uns verständlich , wenn wir

es als eine durchaus ursprüngliche und eigentüm-

liche Beziehung der menschlichen Erkenntniskräfte

zu den Dingen auffassen. Und diese Beziehung

beruht auf einer Forderung, die einen Bestand-

teil der geistigen Natur des Menschen ausmacht.

Ursprung und Dasein der Kunst beruht auf einem

unmittelbaren Ergreifen der Welt durch eine eigen-

tümliche Kraft des menschlichen Geistes. Ihre

Bedeutung ist keine andere , als eine bestimmte

Form , in der der Mensch die Welt sich zum Be-

wusstsein zu bringen nicht nur bestrebt , sondern

recht eigentlich durch seine Natur gezwungen ist.

So ist die Stellung, in der sich der Künstler zur

Welt befindet, keine beliebig gewählte, sondern eine

natürlich gegebene , die Beziehung , in die er sich

zu den Dingen setzt, keine abgeleitete, sondern eine



[ \ Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

unmittelbare , die geistige Thätigkeit , die er der

Welt entgegensetzt, keine willkürliche, sondern eine

notwendige , und das Resultat , zu dem er gelangt,

wird kein untergeordnetes und entbehrliches, son-

dern ein höchstes , und dem menschlichen Geiste,

wenn er sich nicht selbst verstümmeln will , voll-

kommen unentbehrliches sein.

5. Man pflegt die Thätigkeit des Künstlers eine

nachahmende zu nennen. Es liegen aber dieser

Auffassung Irrtümer zu gründe , die neue Irrtümer

erzeugen.

Denn erstens kann man einen Gegenstand nur

nachahmen , indem man einen anderen macht , der

ihm gleich ist. Was aber herrscht für eine Über-

einstimmung zwischen einem Abbilde und dem ab-

gebildeten Gegenstande ? Der Künstler kann dem
Naturvorbilde nur sehr wenig von dem abgewinnen,

was es zu dem Naturgegenstande macht. Wenn er

sich bestrebt , die Natur nachzuahmen , so wird er

gar bald zu der Notwendigkeit geführt werden, in

seiner Nachahmung sehr verschiedene Seiten des

Naturvorbildes zu vereinigen. Er befindet sich auf

dem Wege , der zuletzt zu dem Bemühen führen

muss, der Natur in ihr schöpferisches Handwerk zu

pfuschen, ein kindisches, sinnloses Unternehmen, bei

dem schon oft der Mangel an Nachdenken, der ihm

zu gründe liegt , vergessen worden ist über dem

Schein einer gewissen genialischen Kühnheit , den

es sich anmasste. Gegen solches Bestreben ist der

triviale Einwurf berechtigt, dass die Kunst, soweit

sie nachahme, hinter der Natur zurückbleiben müsse,



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 49

und dass unvollkommene Nachahmung nutzlos und

wertlos erscheinen müsse , wo man doch mit Origi-

nalen nicht gerade kärglich bedacht sei.

Dann aber, wenn man die Nachahmung nur auf

die äussere Erscheinung bezieht, geht man von der

Voraussetzung aus, dass dem Künstler in der Natur

ein festes Kapital gemünzter und geprägter Formen

zu Gebote stehe, deren Abbildung im Grunde doch

nur eine mechanische Thätigkeit sei. Es tritt dann

einesteils an die künstlerische Nachahmung das Ver-

langen heran, dass sie höheren Zwecken diene, dass

sie ein Mittel des Ausdrucks sei für etwas, was sein

Dasein unabhängig von der Erscheinung, nicht mehr

im Reiche des Sichtbaren , sondern im Reiche . des

Unsichtbaren habe, dass sie eine Schrift sei, in der
|

in eigentümlicher Weise etwas mitgeteilt werde,

was des Ausdrucks auch durch ein anderes Mittel I

fähig sei; anderenteils fordert man vom Künstler,

dass er in seiner Nachahmung die Natur gereinigt,

veredelt, vervollkommnet wiedergebe ; aus eigener

Machtvollkommenheit soll er an das Naturvorbild

Forderungen stellen , und was ihm die Natur dar-

bietet , soll ihm nur als Unterlage dienen , um das

darstellen zu können , was die Natur sein könnte,

wenn sie sich ihn zum Schöpfer ausgesucht hätte.

Die Überhebung wird berechtigt und die Willkür

eine geistige Macht ; man hält die entfesselte zur

Phantasterei ausgeartete Einbildungskraft des Men-

schen für eine künstlerisch produktive Kraft und

meint, der Künstler sei berufen und befähigt, neben

und über der realen Welt eine andere von den
Fiedler, Schriften über Kunst. 4



50 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

irdischen Bedingungen entbundene Welt nach seinem

Gutdünken zu gestalten. Das Reich der Kunst setzt

sich dem Reiche der Natur entgegen; es masst sich

ein höheres Recht an , weil es sein Dasein dem
menschlichen Geiste verdankt.

6. Die künstlerische Thätigkeit ist weder skla-

vische Nachahmung, noch willkürliche Empfindung

sondern freie Gestaltung.

Damit etwas nachgeahmt werden könne , muss

das, was nachgeahmt werden soll, vor allererst über-

haupt vorhanden sein. Wie aber soll die Natur, die

in der künstlerischen Darstellung entsteht, auch

ohne diese und vor ihr ein Dasein besitzen ? Muss

sich doch selbst der Geringste von uns seine Welt

auch ihrer sichtbaren Gestalt nach produzieren

;

denn von nichts können wir sagen, dass es da sei,

bevor es nicht in unser erkennendes Bewusstsein

eingetreten ist.

Wer möchte die Wissenschaft eine Nachahmung

der Natur nennen ? Und doch könnte man dies

mit demselben Rechte thun, mit dem man die Kunst

nachahmend nennt. Bei der Wissenschaft aber be-

greift man viel eher, dass sie Forschung zugleich

und Gestaltung ist , dass sie keinen anderen Sinn

und Bedeutung hat, als vermöge der geistigen Natur

des Menschen die Welt zu einem begreifbaren und

begriffenen Dasein zu bringen. Es ist die natür-

liche, notwendige Thätigkeit des Menschen, sobald

er überhaupt aus einem dumpfen , tierischen Zu-

stande zu höherem , hellerem Bewusstsein erwacht.

Die Kunst ist so gut Forschung , wie die Wissen-
'



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 5 {

schaft, und die Wissenschaft ist so gut Gestaltung,
[

wie die Kunst. Die Kunst tritt ebenso notwendig

wie die Wissenschaft in dem Augenblicke auf, in

dem der Mensch für sein erkennendes Bewusstsein

die Welt zu schaffen gezwungen ist.

Aber wie erst auf einer gewissen Stufe geistiger

Entwickelung das Bedürfnis und mit diesem die

Möglichkeit der Hervorbringung einer wissenschaft-

lich erkannten Welt eintritt, so wird auch die Kunst

dem Menschen erst in dem Augenblicke möglich
/

und zugleich notwendig, wo ihm die anschauliche
j\

Welt als ein Element erscheint, welches der Steige-

rung zu einer reichen und gestalteten Existenz fähig

und bedürftig ist. Es ist die Kraft der künstle-

rischen Phantasie , welche diesen Übergang vermit-

telt. Die Phantasie des Künstlers ist im Grunde

nichts anderes, als die Einbildungskraft, deren wir

in gewissem Masse alle bedürfen, um überhaupt die #

Welt als eine Welt der sichtbaren Erscheinungen zu

besitzen. Aber die Kraft ist schwach und unsere

Welt bleibt arm und dürftig. Erst wo in unermüd-

lich regsamer Thätigkeit eine mächtige Einbildungs-

kraft aus dem unerschöpflichen Boden der Welt

Elemente auf Elemente hervorruft, da erblickt sich

der Mensch plötzlich , wo er sich früher mühelos

zurecht gefunden hatte, einer unendlich verwickelten

Aufgabe gegenübergestellt. Die Phantasie ist es,

die weit umherschauend das Entlegene zusammen-

ruft und auf dem engsten Räume die dem stumpfen

Sinne verborgene Fülle des Lebens hervorzaubert.

Es ist eine von den Intuitionen, die den Eintritt in

4*



52 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

eine höhere Sphäre geistigen Daseins ermöglichen,

dass der Mensch die sichtbare Erscheinung der

Dinge, die er als eine einfache und klare hingenom-

men hatte, in ihrem unendlichen Reichtum und in

ihrer schwankenden Verworrenheit wahrnehme. Die

künstlerische Thätigkeit beginnt , wo der Mensch

sich der Welt ihrer sichtbaren Erscheinung nach,

als einem unendlich Rätselhaften gegenübergestellt

findet, wo er, von einer inneren Notwendigkeit ge-

trieben, die verworrene Masse des Sichtbaren , die

auf ihn einstürmt, mit der Macht seines' Geistes er-

greift und zum gestalteten Dasein entwickelt. Der

Mensch geht in der Kunst einen Kampf mit der

Natur ein, nicht um seine physische Existenz, son-

dern um seine geistige ; denn auch die Befriedigung

seiner geistigen Bedürfnisse wird ihm nur als Lohn

des Strebens und der Arbeit zu teil.

So hat es die Kunst nicht mit Gestalten zu

thun, die sie vor ihrer Thätigkeit und unabhängig

von derselben vorfindet, sondern Anfang und Ende

ihrer Thätigkeit liegt in der Schaffung der Gestal-

ten , die durch sie überhaupt erst zum Dasein ge-

langen. Was sie schafft ist nicht eine zweite Welt

neben einer anderen, die ohne sie existiert, sie bringt

vielmehr überhaupt erst die Welt durch und für

das künstlerische Bewusstsein hervor. Und so hat

sie es auch nicht mit einem Materiale zu thun, das

schon irgendwie zum geistigen Besitz des Menschen

geworden wäre ; was schon irgend einem geistigen

Prozesse unterlegen hat , ist für sie verloren ; denn

sie selbst ist ein Prozess , durch den der geistige



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 53

Besitz der Menschen unmittelbar bereichert wird;

das vom menschlichen Geiste noch Unberührte ist

es , was ihre Thätigkeit erregt , für das , was noch

in keiner Weise für den menschlichen Geist existiert,

schafft sie die Form, unter der es für den mensch-

lichen Geist zum Dasein gelangt. Sie geht nicht

vom Gedanken , vom geistigen Produkte aus , um
zur Form, zur Gestalt hinabzusteigen, vielmehr steigt

sie vom Form- und Gestaltlosen zur Form und Ge-

stalt empor, und auf diesem Wege liegt ihre ganze

geistige Bedeutung.

7. Im Künstler gelangt ein eigentümliches Welt-

bewusstsein zur Entwicklung.

Bis zu einem gewissen Grade erwirbt sich jeder

Mensch dasjenige Bewusstsein der Welt, welches in

seiner Steigerung zum künstlerischen Bewusstsein

wird. Jeder Mensch beherbergt in seinem Kopfe

eine Welt der Formen und Gestalten , eines jeden

erstes Bewusstsein erfüllt sich mit der Wahrnehmung
der Dinge in ihrer sichtbaren Erscheinung. Bevor

sich in ihm die Fähigkeit ausbildet, Begriffe zu bil-

den und die Folge der natürlichen Vorgänge -idem

Gesetze von Ursache und Wirkung zu unterwerfen,

erfüllt er seinen Geist mit den mannigfaltigen Bil-

dern des gegenständlich Daseienden; er erwirbt und

schafft sich die vielgestaltige Welt, und der erste

Inhalt seines Geistes ist das Bewusstsein einer sicht-

baren und greifbaren Natur. Jedes Kind befindet

sich in diesem Zustande. Ihm ist die Welt die sicht-

bare Erscheinung , so weit sie durch seinen Geist

zum Dasein gelangt; es gelangt zu einem Bewusst-



54 Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst.

sein der Welt , noch ehe es von derselben irgend

etwas weiss, es hat die Welt, noch ehe es das, was

es hat, mit dem Ausdruck Welt bezeichnen kann.

Wenn im Menschen andere Kräfte sich entwickeln

und, zur Thätigkeit gelangend, ihm ein anderes Be-

wusstsein schaffen, so verkennt er leicht jenes frühe

Bewusstsein, zu dem er zuerst bei seinem Eintritte

in das Leben erwacht war. Er hält jenes frühe

Dasein für ein unbewusstes , dem Leben der Tiere

Ähnliches im Vergleich zu dem neuen Bewusstsein,

zu dem er von der Welt gelangt ist ; indem er die

Welt als Begriff in seine Gewalt bringt
,

glaubt er

sie erst zu besitzen, und jenes frühe Bewusstsein

fällt der Verkümmerung anheim ; und während er

die Welt der Begriffe in sich zu immer reicherem

und hellerem Bewusstsein zu bringen bestrebt ist,

bleibt ihm die Welt der Anschauung dürftig und

dunkel. Er geht nicht aus einem niederen un-

bewussten Zustande in einen höheren bewussten

über, vielmehr opfert er um der Entwickelung des

einen Bewusstseins willen das andere auf. Er ver-

liert die Welt, indem er sie erwirbt.

Wäre die menschliche Natur nicht mit der

künstlerischen Begabung ausgestattet worden , die

Welt würde nach einer grossen unendlichen Seite

hin dem Menschen verloren sein und bleiben. Im

Künstler regt sich ein mächtiger Trieb
,
jenes enge

dunkle Bewusstsein, mit dem er die Welt bei seinem

ersten geistigen Erwachen ergriffen hatte , zu stei-

gern, auszudehnen, zu entfalten, zu immer grösserer

Klarheit zu entwickeln. Nicht der Künstler bedarf



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 55

der Natur, vielmehr bedarf die Natur des Künstlers.

Nicht was die Natur ihm so gut, wie jedem Anderen

bietet, weiss der Künstler nur anders als ein Anderer

zu verwerten , vielmehr gewinnt die Natur nach

einer gewissen Richtung hin erst durch die Thätig-

keit des Künstlers für diesen und für jeden , der

ihm auf seinem Wege zu folgen vermag, ein reiche-

res und höheres Dasein. Indem der Künstler die

Natur in einem gewissen Sinne zu erkennen , zu

offenbaren scheint , erkennt und offenbart er nicht

etwas , was unabhängig von seiner Thätigkeit ein

Dasein hätte, vielmehr ist seine Thätigkeit eine

durchaus hervorbringende, und unter künstlerischer

Produktion im allgemeinen kann nichts anderes ver-

standen werden , als die in dem menschlichen Be-

wusstsein und für dasselbe sich vollziehende Hervor-

bringung der Welt ausschliesslich in Rücksicht auf

ihre sichtbare Erscheinung. Es entsteht ein künst-

lerisches Bewusstsein , in dem alles , wodurch die

Erscheinung dem Menschen bedeutend werden kann,

zurücktritt vor dem, wodurch sie eine rein um ihrer

selbst willen verfolgte anschauliche Auffassung wer-

den kann..

Das geistige Leben des Künstlers besteht in der

beständigen Hervorbringung dieses künstlerischen

Bewusstseins. Dies ist die eigentliche künstlerische

Thätigkeit , das eigentliche künstlerische Schaffen,

von dem die Hervorbringung der Kunstwerke nur

ein äusseres Resultat ist. Allenthalben, wo Menschen

wohnen, tritt diese Thätigkeit auf. Sie ist eine not-

wendige Thätigkeit, nicht weil die Menschen der



56 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

Wirkungen bedürften , die von den Resultaten der-

selben ausgehen, notwendig vielmehr, weil die Men-

schen die Kraft zu dieser Thätigkeit erhalten haben.

Schon auf sehr niedriger Stufe der Entwickelung

tritt in den rohesten Individuen diese Kraft , wenn

auch in sehr kümmerlicher Gestalt, in Thätigkeit.

Wir können ihr Dasein verfolgen, auch wo sie noch

in keinem Werke der Kunst zur Äusserung drängt.

Sie braucht aber noch nicht in sehr hohem Grade

vorhanden zu sein, um doch die anderen Seiten ""der

geistigen Natur zu überwiegen und dem Individuum

den Stempel der vorwiegend künstlerischen Begabung

aufzudrücken. Von da aber bietet sich eine unend-

liche Mannigfaltigkeit und Abstufung dar , bis man
zu jenen seltenen Erscheinungen gelangt , in denen

jene Kraft, zum höchsten Masse gesteigert, als eine

übermenschliche erscheint, weil sie das gewöhnliche

Mass menschlicher Kraft übersteigt.

Die geistige künstlerische Thätigkeit hat kein

Resultat , sondern sie selbst ist das Resultat. Sie

erschöpft sich in jedem einzelnen Momente , um in

jedem folgenden neu zu beginnen. Nur während

sein Geist in Thätigkeit ist, besitzt der Mensch das,

wonach er strebt ; die Klarheit des Bewusstseins, zu

der sich der Einzelne steigert, sichert ihm in keinem

Augenblicke einen dauernden Besitz, dessen er sich

in Ruhe freuen könnte, vielmehr versinkt jedes Be-

wusstsein in dem Augenblicke, in dem es entsteht

und räumt einem neuen den Platz. Auch ist die

Thätigkeit keine ununterbrochen fortschreitende,

keine unablässig sich steigernde ; im einzelnen Indi-



Beurteilung von AVerken der bildenden Kunst. 57

viduum gelangt sie im einzelnen Augenblicke auf

ihren Höhepunkt. Das dunkle Bewusstsein der Welt,

welches den Inhalt seines Daseins ausmacht, erhebt

sich in glücklichen Momenten zu einem klaren

Schauen; aber die augenblickliche Thätigkeit seines

Geistes ist das helle Licht , welches ihm die Welt

blitzartig erleuchtet ; vergebens wird er es fest-

zuhalten suchen , er muss es von neuem erzeugen,

wenn es ihm von neuem leuchten soll. Und wie

im Leben des Einzelnen, so verhält es sich im Leben

der Menschheit. Man schmeichelt sich vergebens

mit der Meinung , dass die Erkenntnis , zu der das

einzelne bedeutende Individuum hindurchgedrungen

ist, der Welt eine unverlorene sei ; mit dem Indi-

viduum erlischt auch die Erkenntnis ; niemand be-

sitzt sie, der sie nicht neu zu erzeugen weiss, und

wie lange Zeiträume vergehen oft, bevor die Natur

Individuen hervorbringt , welche den Umfang und

die Klarheit des Bewusstseins ihrer fernen Vorgänger

auch nur ahnen können. Wer mag sich rühmen,

seit den Zeiten des Leonardo die Höhe seiner künst-

lerischen Welterkenntnis auch nur von ferne erblickt

zu haben.

Die Thätigkeit ist eine unendliche; sie ist ein

beständiges unablässiges Arbeiten des Geistes, die

Welt der Erscheinungen im eigenen Bewusstsein zu

immer reicherer Entfaltung, zu immer vollendeterer

Gestaltung zu bringen. Alle Kräfte des Gemüts

dienen diesem Zwecke, und alle Leidenschaft, alle

Begeisterung nützen dem Künstler nichts, wenn sie

nicht dieser Thätigkeit seines Geistes ihre Kräfte



58 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

dienstbar machen. Indem der Mensch Gestalt auf

Gestalt aus der formlosen Masse in sein Bewusst-

sein heraufsteigen lässt, bleibt die Masse doch un-

erschöpft. Es ist nicht Vermessenheit , sondern

Kurzsichtigkeit, zu meinen, die künstlerische Thätig-

keit des Menschen könne jemals ihr letztes, höchstes

Ziel erreichen. Nur durch sie kennt der Mensch die

Welt und er weiss nicht, welche Regionen ihm

dunkel und verborgen sind, ehe sie nicht die künstle-

rische Thätigkeit seinem Bewusstsein erobert hat.

Jedes Erreichte eröffnet ihm den Blick auf noch

Unerreichtes, und, je weiter der Künstler seine

Herrschaft über die Welt ausdehnt , desto weiter

fliehen auch die Grenzen der Welt selbst vor seinem

Auge zurück. Das Reich der Erscheinungen wird

ihm grenzenlos , weil es unter seiner grenzenlosen

Thätigkeit entsteht.

8. Das künstlerische Bewusstsein überschreitet

in seiner Gesamtheit nicht die Grenzen des Indi-

viduums ; es kommt niemals voll zum äusserlichen

Ausdruck. Das Kunstwerk ist nicht die Summe
der künstlerischen Thätigkeit des Individuums, son-

dern ein bruchstückartiger Ausdruck für etwas, was

sich in seiner Gesamtheit nicht ausdrücken lässt.

Die innere Thätigkeit, die der Künstler, getrieben

von seiner Natur, entwickelt, steigert sich nur hie

und da zur äusseren künstlerischen That, und diese

repräsentiert nicht die künstlerische Arbeit in ihrem

gesamten Verlaufe, sondern nur in einem bestimmten

Stadium. Sie eröffnet den Blick in eine Welt des

künstlerischen Bewusstseins, indem sie eine Gestalt



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 59

aus dieser Welt zum sichtbaren mitteilbaren Aus-

druck bringt ; sie erschöpft diese Welt nicht und

schliesst sie nicht ab. Wie eine unendliche künstle-

rische Thätigkeit ihr vorhergeht, so kann ihr auch

eine unendliche künstlerische Thätigkeit folgen. „Ein

guter Maler", sagt Dürer „ist inwendig voller Figur,

und wenn es möglich wäre, dass er ewig lebte, hätte

er aus den inneren Ideen, von denen Plato schreibt,

allewege etwas Neues durch die Werke auszugiessen."

Wenn auch die geistige Thätigkeit des Künstlers

sich niemals vollständig in der Form des Kunst-

werkes darstellen kann, so drängt sie doch be-

ständig zum Ausdruck und erreicht im Kunstwerk

ihre momentane höchste Steigerung. Das Kunst-

werk ist der Ausdruck des zu einer relativen Höhe

gesteigerten künstlerischen Bewusstseins. Die künst-

lerische Form ist der unmittelbare und einzige Aus-

druck für dieses Bewusstsein. Nicht auf Umwegen
gelangt der Künstler zum Gebrauche derselben ; er

braucht sie nicht zu suchen, um in ihr einen Inhalt

darzustellen, der, gestaltlos entstanden, nach einem

Körper suchte , in dem er unterkommen könnte

;

vielmehr ist der künstlerische Ausdruck ein un-

mittelbarer und notwendiger , zugleich ein aus-

schliesslicher; nicht ungestaltet wird der Inhalt des

Kunstwerkes vom künstlerischen Geiste zuerst her-

vorgebracht, sondern nur in noch unentwickelter

Gestalt. Das Kunstwerk ist nicht ein Ausdruck für

etwas, was auch ohne diesen Ausdruck ein Dasein

hätte, ein Abbild der im künstlerischen Bewusstsein

lebenden Gestalt — dann wäre die Hervorbringung



(J() Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

des Kunstwerkes für den Künstler selbst nicht not-

wendig — , vielmehr ist es das künstlerische Be-

wusstsein selbst , wie es im einzelnen Falle zur

höchsten dem Individuum erreichbaren Entwicklung

gelangt. Die technische Manipulation , durch die

das Kunstwerk hergestellt wird , wird zur Not-

wendigkeit für den künstlerischen Geist, wenn der-

selbe das Bedürfnis fühlt, das, was in ihm lebt, bis

zum höchsten Dasein zu bringen. Ein selbständiges

Recht hat die Technik in der künstlerischen Thätig-

keit nicht ; sie dient lediglich dem geistigen Prozess.

Nur wo der Geist keine Herrschaft auszuüben im-

stande ist, gelangt sie zu selbständiger Bedeutung,

Wichtigkeit, Ausbildung und wird künstlerisch wert-

los. Von Anfang an hat es der geistige Vorgang

im Künstler mit nichts anderem zu thun als mit

demselben Stoff, der im Kunstwerk in die sichtbare

Erscheinung tritt. Im Kunstwerk findet die ge-

staltende Thätigkeit ihren äusseren Abschluss , der

Inhalt des Kunstwerks ist nichts anderes , als die

Gestaltung selbst.

9. Fragen wir aber , welches der letzte Höhe-

punkt sei , bei dem das künstlerische Streben sich

im einzelnen Falle beruhigen müsse, so finden wir,

dass, wie im allgemeinen der menschliche Geist in

seinem Streben nach Erkenntnis nicht eher einen

Ruhepunkt findet, als bis ihm die Überzeugung von

der Notwendigkeit aufgegangen ist , so auch der

Künstler gezwungen sei, seine Anschauung so weit

zu steigern , dass sie ihm zu einer notwendigen

werde. Unter der Macht der künstlerischen Ein-



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. ß\

bildungskraft wird das anschauende Bewusstsein

der Welt ein immer formen- und gestaltenreicheres.

Aber , wenn uns auch diese in die Breite und

Mannigfaltigkeit gehende Schaffenskraft Bewunde-

rung abnötigt, so müssen wir doch, wenn wir dahin

überhaupt zu folgen vermögen, als das vornehmste

künstlerische Streben anerkennen, jede Form, jede

Gestalt bis zu ihrer vollen Existenz herauszubilden.

Auf dem Wege lässt der Künstler alles hinter sich,

was ihm die Erscheinung in manchen Stadien der

Entwicklung bedeutend gemacht hatte; ihre Eigen-

schaften verlieren die Macht über ihn, je mehr sie

selbst der Macht seiner Erkenntnis unterliegt.

Wenn der Künstler seine Anschauung der Er-

scheinungen bis zum Begreifen der Notwendigkeit,

des So- und Nichtandersseins steigert , so ist das

eine andere Operation, als durch welche der wissen-

schaftliche Forscher einen natürlichen Vorgang als

notwendig einsieht. Wer die Welt nicht mit dem
Interesse des Künstlers betrachtet, der wird, wenn
er überhaupt das Bedürfnis fühlt , die Erscheinung

der Dinge in ihrer Notwendigkeit zu erkennen, dies

nicht anders zu erlangen suchen , als indem er die

Bedingungen der Entstehung erforscht ; er wird aber

schwer begreifen , dass die Erscheinung als solche

eine Notwendigkeit in sich trage , die von der Er-

kenntnis des Zusammenhanges der Entstehung un-

abhängig sei. ,,So wird ein Mann", urri einen Aus-

spruch Goethes anzuführen, „zu den sogenannten

exakten Wissenschaften geboren und gebildet, auf

der Höhe seiner Verstandsvernunft nicht leicht be-



02 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

greifen, dass es auch eine exakte sinnliche Phantasie

geben könne , ohne welche doch eigentlich keine

Kunst denkbar ist." Die wenigsten Menschen em-

pfinden überhaupt das Bedürfnis, ihre anschaulichen

Vorstellungen bis zu dem Grade auszubilden , dass

sie den Charakter der Notwendigkeit erlangen, sie

mögen in ihrer Erkenntnis der inneren Zusammen-
hänge aller Unbestimmtheit und aller Willkür noch

so feind sein , sie mögen noch so sehr darnach

ringen, dieses Chaos von Vorgängen zu einem not-

wendigen Ganzen zu ordnen, sie mögen in diesem

Ringen noch so weit vorwärts gekommen sein, die

anschauliche Welt ist ihnen ein Chaos geblieben, in

dem die Willkür die Herrschaft führt. Der Künstler

kann sich dabei nicht beruhigen
;

gleichgiltig gegen

alles andere lässt er die Anschauung nicht eher los,

als bis sie zu einer in allen ihren Teilen klaren

Vorstellung seines Geistes geworden ist, bis sie zur

vollen notwendigen Existenz gelangt ist. Dies ist

das höchste Stadium, bis zu dem er seine produktive

Erkenntnis treiben kann. Vollständige Klarheit und

Notwendigkeit fallen zusammen.

Anmerkung I.

Aller Streit um Realismus oder Idealismus der

Kunst ist ein müssiger ; er wird geführt um eine

äusserlich der Kunst wohl ähnliche , innerlich aber

unkünstlerische Produktion. Die Kunst, wenn sie

diesen Namen verdienen soll, kann nicht entweder

realistisch oder idealistisch, sondern sie kann immer

und überall nur eins und dasselbe sein , welchen



Beurteilung von AVerken der bildenden Kunst. 63

Namen man ihr auch beilege. Die sogenannten

Realisten sind nicht deshalb zu tadeln, weil sie in

ihren Werken das Hauptgewicht auf die sinnliche

Erscheinung legen, sondern deshalb, weil sie ge-

meiniglich in der sinnlichen Erscheinung nicht mehr
gewahr zu werden vermögen, als ihr auch das ge-

ringste Auffassungsvermögen abzugewinnen weiss.

Sie bleiben bei einem niedrigen Durchschnittsmass

von Vorstellungen stehen und bilden eine Natur

nach, die deshalb eine gewöhnliche, gemeine Natur

genannt zu werden verdient, weil sie die ist, die sich

in gewöhnlichen
,

gemeinen Köpfen widerspiegelt.

Sie meinen, die Natur in ihrer Gewalt zu haben,

und sehen nicht, dass das, was sie in ihrer Gewalt

haben, nicht mehr ist, als der dürftige Besitz der

grossen Menge. Dass die Menge in ihren Werken
die Natur wiedererkennt, ist nur ein Beweis dafür,

dass sie sich über den Gesichtskreis der Menge

nicht erhoben haben. Sie arbeiten für das niedrigste

Bedürfnis und suchen Beifall dadurch, dass sie zu

dem niedrigen Standpunkte einer unentwickelten

Naturanschauung hinabsteigen. Die Idealisten aber,

indem sie sich weder befriedigt fühlen von der

Natur, wie sie sie erkennen, noch auch imstande

sind, ihre Naturanschauung zu immer höheren

Graden auszubilden, suchen der künstlerischen

Dürftigkeit ihrer Gestaltungen durch einen ausser-

künstlerischen Inhalt abzuhelfen. Beider Werke

sind künstlerisch unbedeutend. Alle Geschicklich-

keit in der Wiedergabe des rohen Naturbildes, aller

willkürliche Inhalt, zu dessen unmittelbarem Träger



64 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

oder mittelbarem Zeichen das Kunstwerk gemacht

wird , kann für den künstlerischen Unwert nicht

entschädigen. Die Kunst kann nur eine einzige

Aufgabe haben, eine Aufgabe, die sie in jedem ihrer

echten Werke löst und die doch immer der neuen

Lösung harren wird, solange Menschen mit dem
Bedürfnis geboren werden , sich die Welt auch

künstlerisch zum Bewusstsein zu bringen. Die

Kunst ist immer realistisch, weil sie das hervorzu-

bringen sucht, was dem Menschen allererst die

Realität ist, und sie ist immer idealistisch, weil alle

Realität, die sie schafft, ein Produkt des Geistes ist.

Anmerkung 2.

Die künstlerische Thätigkeit ist eine ganz ur-

sprüngliche und durchaus selbständige geistige

Thätigkeit. Sie setzt die höchste Besonnenheit

voraus und führt zum klarsten Bewusstsein. Wenn
man die künstlerische Thätigkeit so gern eine un-

bewusste nennt , so beweist man damit nur , dass

man in die eigentümliche Art des künstlerischen

Bewusstseins nicht einzugehen vermag. Dieser Um-
stand trägt die Schuld an so manchen falschen Auf-

fassungen von der Stellung des Künstlers in der

Welt, Auffassungen, mit denen man dem Künstler

zu schmeicheln glaubt, während man ihm doch sein

Recht vorenthält. Man betrachtet ihn gern als eine

Art Luxusartikel der Menschheit, man verehrt ihn

um einer Art der Thätigkeit willen, die sich aus

dem Kreise der übrigen menschlichen Thätigkeiten

heraushebt, die man eine Blüte menschlichen Thuns



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 65

nennt, weil sie dem irdischen Dasein sich zu ent-

winden scheint. Aber indem man den Künstler so

eximiert, indem man seine Werke gleichsam als

einen Überschuss betrachtet, den eine gütige Vor-

sehung den Menschen zum Trost und zur Erhebung

gegönnt habe, versagt man ihm die viel wichtigere

Anerkennung, dass er am Tagewerke der Mensch-

heit sein ernstes und notwendiges Teil so gut leistet,

wie irgend ein anderer, dass ohne ihn der Mensch-

heit nicht ein wenn auch noch so edles Vergnügen,

sondern eine ganze Art der höheren geistigen Existenz

fehlen würde. Man nennt die Kunst etwas Göttliches,

weil man das Menschliche an ihr nicht versteht.

Die Kunst ist aber etwas äusserst Menschliches und

ist auch nicht einzusehen , wie sie etwas anderes

sein sollte. Sie ist nicht ausserordentlicher, als dies

andere bedeutende menschliche Leistungen auch

sind. Wir mögen göttlich nennen, wovon wir uns

bewusst sind, dass es durch keine menschliche Kraft

hervorgebracht werden kann ; nur zu oft aber nennen

wir göttlich das, was wir als menschlich nur nicht

begriffen haben , und freilich ist es leichter etwas

Unbegriffenes auf etwas Unbegreifliches zurückzu-

führen
,

statt zu versuchen , ob man es nicht zu

etwas Begreifbarem machen könne.

Fiedler, Schriften über Kunst.



IV.

i. „Die Kunst des Malens kann nicht wohl be-

urteilt werden, denn allein durch die, die da selbst

gute Maler sind , aber fürwahr den anderen ist es

verborgen, wie dir eine fremde Sprache." Dieser

Ausspruch Dürers erscheint uns erklärlich und ge-

rechtfertigt, wenn wir bedenken, dass die Thätigkeit

des Künstlers auf einem geistigen Vorgange beruht,

der in dem gesamten Gebiete geistiger Arbeit, in

so selbständiger Ausbildung nicht wieder anzutreffen

ist. Wir deuteten schon anfangs darauf hin, wie es

dem Nichtkünstler schwer sein müsse , in das Ver-

ständnis der Manifestationen einer ihm fremden Kraft

einzudringen. Im Verlaufe geistiger Entwickelung

bildet sich der Mensch , bestimmt durch die vor-

wiegende Anlage seiner Natur und durch die Ele-

mente, die ihm Erziehung und Leben zuführen, die

Welt zu einer bestimmten Gestalt und zu einem

bestimmten Inhalte aus ; nichts kann dem Einzelnen

wertvoller erscheinen , als der Komplex geistigen

Besitzes , der ihm unverlierbar und sich beständig

vergrössernd zugehört ; auf ihm beruht seine geistige

Individualität, nur in ihm gelangt er zur Möglichkeit



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. QJ

eines höheren geistigen Daseins. Aber wie jeder

Besitz , so macht auch der geistige frei und be-

fangen zugleich. Er reisst manche Schranke nieder,

wird aber selbst unwillkürlich zur Schranke ; er

nimmt dem Menschen die Fähigkeit sich zurück-

zuversetzen in jenen besitzlosen Zustand , da ihm

die Welt noch alles werden konnte , weil sie ihm

noch in keiner Gestalt angehörte. Und doch , wer

dem Künstler auf sein Gebiet folgen will, der muss

von der Höhe seines geistigen Bewusstseins, zu der

ihn die Arbeit des Lebens geführt hatte , herab-

steigen, er muss die Welt noch einmal als eine ihm

fremde betrachten , um sie in einer neuen Weise

kennen zu lernen.

2. Wenn wir es aber recht bedenken, was es

heissen wolle , ein Kunstwerk vollständig zu ver-

stehen , so können wir uns nicht verhehlen , dass

wir uns vor einer im Grunde unlösbaren Aufgabe

befinden. Wir sahen, dass sich das Kunstwerk aus

der Gesamtheit des individuellen Künstlerbewusst-

seins als der Ausdruck augenblicklicher höchster

künstlerischer Erkenntnis heraushebt und als sicht-

bares dauerndes Denkmal dieses Bewusstseins eine

Zeitlang fortlebt. Das Bewusstsein selbst, in seiner

Gesamtheit keines Ausdrucks fähig, hat keine Dauer.

Kann doch der Mensch überhaupt das Leben in

seiner ganzen Fülle niemals festhalten , vor dem
Untergange oder auch nur vor der ^Vergessenheit

bewahren. Was ihm zurückbleibt sind bruchstück-

artige, vergängliche Zeichen. Die Kunstwerke selbst,

dem Zufall preisgegeben, fristen ein mehr oder min-
5*

.



68 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

der langes Dasein ; von dem Augenblicke ihrer Voll-

endung gehen sie einer allmählichen Zerstörung ent-

gegen und schon nach kurzer Zeit werden die dauer-

haftesten zu Ruinen. Was sind Hunderte , was

Tausende von Jahren ? Wenn das höchste Künstler-

bewusstsein , welches einer besonderen Gunst der

Natur und den seltensten Umständen sein Dasein

verdankt, mit dem Individuum für immer zu gründe

geht , so werden auch jene geringen Spuren , die,

selbständig fortbestehend, den Untergang des Indi-

viduums überdauern , in näherer oder fernerer Zeit

spurlos verwischt. Dem Individuum folgen auch

seine Werke ins Grab. Und auch in ihrer Dauer

sind die Kunstwerke nur ein Schatten von dem,

was sie waren , als sie noch zusammenhingen mit

der lebendigen Thätigkeit des Künstlers. Das Be-

wusstsein, welches sich im Kunstwerk vollendet und

in ihm zur Erscheinung kommt, ist nur dieses ein-

zige Mal vorhanden , das Kunstwerk ist nur dieses

einzige Mal vollständig lebendig, nur in diesem ein-

zigen Moment und nur für diesen einzigen Menschen

hat es seine höchste Bedeutung; und wenn es im

Momente seiner Entstehung spurlos zu gründe ginge,

es würde seine höchste Bestimmung erfüllt haben.

Zu diesem Leben kann es niemand zurückrufen,

der Künstler selbst so wenig, wie ein fremder Be-

trachter ; die Vorbedingungen , die , tief in die ge-

heimnisvolle Werkstatt der schaffenden Menschen-

natur hinabreichend, seine Gestalt bestimmten, ent-

ziehen sich dem Blick , und wenn es im Momente

der Entstehung mit Notwendigkeit hervortrat , so



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 69

muss es in jedem späteren Momente mehr oder

minder willkürlich und rätselhaft erscheinen. In

diesem höchsten Sinne ist das einzelne Kunstwerk

etwas Unergründliches.

3. Und dennoch müssen wir, ob wir uns gleich

dies eingestehen, in das Verständnis des Kunstwerks

in diesem Sinne einzudringen suchen, um nur über-

haupt eine nahe geistige Beziehung zu demselben

zu gewinnen. Es bleibt uns innerlich fremd , wir

mögen noch so sehr bemüht sein, uns seiner mehr

oder minder entfernten Wirkungen mit Eifer , mit

Liebe, mit Begeisterung zu versichern. Erst in dem
Augenblicke, in dem wir uns bewusst werden, dass

zwar alle diese Wirkungen sich aus dem Kunstwerk,

die Entstehung des Kunstwerks sich aber nicht aus

diesen Wirkungen erklären lasse, und wir daher alle

die Fragen, was das Kunstwerk für uns sein könne,

vergessen über der einen Frage , wie es aus dem
künstlerischen Bewusstsein habe hervorgehen können,

beginnt es, wahrhaftes Leben für uns zu gewinnen.

Wir sehen uns unmittelbar in die Thätigkeit des

schaffenden Künstlers hineingezogen und erfassen

das Resultat als ein lebendig werdendes. Wir re-

produzieren die künstlerische Thätigkeit , und das

Mass von Verständnis, zu dem wir gelangen können,

ist abhängig von der produktiven Kraft unseres

Geistes, mit der wir dem Kunstwerk begegnen.

Und indem wir so die Sprache des Künstlers

zu verstehen, das Kunstwerk zu begreifen anfangen,

empfangen wir zugleich die höchste Anregung, die

wir Kunstwerken verdanken können. Ihr Anblick



7(J Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

erweckt uns zu einer neuen Art des geistigen

Lebens ; wir sehen uns in ein neues Verhältnis zur

Welt gesetzt und erkennen , dass wir die Welt in

noch ganz anderem Sinne besitzen können, als sie

uns vordem zu eigen geworden war. Und wie uns

die Kunstwerke zuerst den Blick für die Welt im

künstlerischen Sinne öffnen, so werden sie uns auch

zu den wichtigsten Bildungsmitteln im Verfolgen des

Weges , auf den sie uns gewiesen haben. So

schöpfen wir aus den Kunstwerken den höchsten

Nutzen, den wir menschlichen Leistungen verdanken

können. Sie werden die Wahrzeichen auf einem

der Wege, auf denen wir zu höherem Bewusstsein

emporsteigen, und die höchste Lust, die wir ihnen

verdanken, fällt zusammen mit einem Fortschritt in

der Erkenntnis. Nur indem wir unserem Verkehr

mit den Kunstwerken diesen Inhalt geben, sind wir

sicher, sie im innersten Wesen zu erfassen.



V.

Auf Grund der vorausgegangenen Erörterungen

suchen wir nunmehr Anhaltspunkte für eine im höch-

sten Sinne sachliche Beurteilung der Kunstwerke

zu gewinnen.

I. Zunächst aber müssen wir uns über das Ver-

hältnis, in dem die Beurteilung zur Produktion steht,

verständigen. Der Produktion im weitesten Sinne,

nicht nur der künstlerischen, liegen sehr mannig-

fache geistige Bedürfnisse zu gründe. Mit tausend-

fältigen Anlagen, in tausendfältiger Mischung ist die

menschliche Natur ausgestattet, und die bunte Menge
der Leistungen ist ein notwendiges Resultat der

unendlichen Verschiedenheit der Begabungen. Die

Beurteilung dagegen entspringt aus einem einfachen

Bedürfnis. Der nachdenkende Mensch, der die Masse

des Hervorgebrachten als eine verworrene wahr-

nimmt, sucht sich in ihr zu orientieren. Ihm liegt

die Produktion als eine von vornherein gegebene

vor und sein ganzes Bemühen konzentriert sich

darauf, sich auch über dieses Gebiet des Lebens

eine klare Übersicht zu erringen.

Produktion und Beurteilung sind durchaus ge-

trennte Gebiete , und wenn man Strenge der Beur-



72 Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst.

teilung fordert, so irrt man oft darin, dass man meint,

die Beurteilung müsse streng gegen die Leistungen

sein ; vielmehr kann sie nur streng gegen sich selbst

sein. Die Intoleranz des Urteils gegen Leistungen, die

dem Urteilenden als verwerfliche erscheinen, beruht

auf der unberechtigten Annahme, dass die Leistungen

ihr Dasein vor dem reflektierenden Verstände zu

rechtfertigen hätten ; aber sie entstammen immer

von neuem unmittelbar einer Sphäre , die der Ein-

wirkung der Reflexion unzugänglich bleiben muss.

Auch lehrt die Erfahrung, dass das Urteil, das sich

eine bestimmende Macht über die Produktion zu-

schreibt , mit all seinem Eifern nichts ausrichtet.

Mit jeder Generation werden alle die Kräfte neu

geboren, die produktiv werden müssen, ob sie Bei-

fall oder Tadel ernten. Wer die Leistungen der

Menschen beurteilen will , der muss in gewissem

Sinne indifferent gegen dieselben sein ; nicht so,

dass seine Empfindung keinerlei Anteil an ihnen

nähme, denn auch was der Mensch sich geistig an-

eignen will, muss er mit Leidenschaft ergreifen ; in-

different vielmehr in dem höheren Sinne , dass er

das Vorhandene , wie es sei , als etwas Gegebenes

und in sich Berechtigtes hinnimmt und demselben

keine andere Bemühung entgegenzusetzen strebt,

als die des Forschens und Erkennens.

2. Die Strenge des Urteils gegen sich selbst

wird aber zunächst notwendig, wo es sich darum

handelt , das Gebiet eigentlich künstlerischer Pro-

duktion aus der Gesamtheit der Leistungen für den

Verstand auszuscheiden. Wie jede menschliche



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 73

Fähigkeit, so tritt auch die künstlerische nur in

unendlich seltenen Fällen zugleich mächtig und

durch kein Vorwalten anderer Anlagen beeinträch-

tigt auf. Nur auf diesen Höhepunkten künstle-

rischer Thätigkeit kann der Urteilende die reine

Erkenntnis dessen gewinnen, was ihm sonst nur in

unendlich vielfachen Mischungen, Trübungen, Ver-

kümmerungen entgegentritt. Von diesen Höhe-

punkten aus wird er, erleuchtet durch die ge-

wonnene Erkenntnis, den ganzen Umfang künstle-

rischer Thätigkeit rein und unmittelbar wahrnehmen;

alles wird für seine Betrachtung hinwegfallen, was,

wenn auch am Kunstwerk zu Tage tretend , doch

seinen Ursprung nicht in der künstlerischen Kraft

hat; er wird in der bunten Gesamtheit, zu der die

Äusserungen verschiedenster Begabungen und Be-

strebungen verwoben sind , den roten Faden klar

erkennen , der das Dasein eines und desselben

künstlerischen Triebes in den verschiedensten Graden,

unter den verschiedensten Formen, auf den ver-

schiedensten Stufen der Entwickelung bezeichnet.

Er verfolgt die Spuren künstlerischer Kraft bis

hinab auf die untersten Stufen geistiger Entwicke-

lung, er sieht, wie ein ununterbrochener Zusammen-

hang den leisesten künstlerischen Trieb, der, an

sich schwach, von anderen geistigen Bestrebungen

überwuchert, zu selbständigem Dasein nicht erstarken

kann, mit den mächtigeren Regungen künstlerischen

Strebens verbindet, die bereits im einzelnen Indi-

viduum den anderen geistigen Kräften den Platz

streitig machen. Er erkennt eine Art der Allgegen-



74 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

wart der künstlerischen Kraft im geistigen Leben

und wird eines ganzen ungeheuren Gebietes geistiger

Thätigkeit gewahr, auf dem ihn die äusserliche Un-

ähnlichkeit der Resultate über die innere Überein-

stimmung des Sinnes derselben nicht täuschen kann.

3. Wenn so dem Urteilenden von vornherein

alle Urteile fern liegen müssen, die auf einer Ver-

wechslung der künstlerischen Bedeutung des Werkes

mit dessen anderweitiger Beschaffenheit beruhen,

so werden ihm sehr bald auch die gewöhnlichen

Formeln, mit denen die Beurteilung das Ende ihrer

Thätigkeit zu bezeichnen pflegt, unanwendbar er-

scheinen. Indem er gleichsam das Schicksal ver-

folgt, dem die künstlerische Kraft des menschlichen

Geistes im einzelnen Falle unterworfen ist, sieht er

ein, einesteils, dass das künstlerische Vermögen

mancherlei Verirrungen anheimfallen und so in

alteriertem Zustande Erscheinungen produzieren

kann, die, sobald sie in ihrem Wesen erkannt wer-

den, für die Beurteilung von selbst aus dem Ge-

biete unverfälschter Kunstthätigkeit ausscheiden

;

andernteils, dass die Kunst, wo sie nur überhaupt

vorhanden ist, der Anerkennung, dass sie gut sei,

nicht bedarf, schlecht hingegen überhaupt niemals

sein kann. Er wird daher das letzte Resultat seiner

Thätigkeit nur in einer Schätzung des Masses der-

jenigen künstlerischen Kraft finden können, die im

einzelnen Kunstwerke zu Tage tritt.

4. Und daraus folgt dann endlich, dass die Be-

urteilung sich streng davor bewahren muss, sich

einen Codex von Gesetzen zu bilden, dem sie von



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 75

vornherein die künstlerischen Erscheinungen unter-

werfen könne. Das Verständnis kann den Leistungen

des Künstlers immer nur nach-, niemals vorauseilen

und weiss nicht, welche Aufgabe ihm die künstlerische

Thätigkeit der Menschen in Zukunft noch stellen

wird. Jede gewonnene Einsicht wird dem weiteren

Verständnis zur Schranke, wenn sie den Charakter

der Endgiltigkeit annimmt und sich in eine Regel,

eine Forderung verfestigt. Der Geist verliert dann

diejenige Unbefangenheit und Lebendigkeit, deren

er bedarf, um den Bahnen des schaffenden Künstler-

geistes zu folgen. Der ernstesten Arbeit allein ver-

dankt der Künstler die Erreichung, Entwicklung,

ununterbrochene Steigerung seiner künstlerischen

Einsicht. Keine andere geistige Thätigkeit kann

zur Gewinnung eines Standpunktes führen, der auf

irgendwelche Autorität den künstlerischen Leistungen

gegenüber Anspruch machen könnte. Es ist uner-

träglich, auf dem Gebiete der Beurteilung von Kunst-

werken der Überhebung zu begegnen, deren sich

alle diejenigen schuldig machen, die denen gegen-

über die Miene des Meisters annehmen, von denen

sie sich doch gerade dadurch unterscheiden, dass

ihnen von der Natur die Fähigkeit zu selbständiger

künstlerischer Thätigkeit versagt ist. Statt den

Äusserungen der künstlerischen Kraft gegenüber

Bescheidenheit zu lernen, statt die Kunstwerke als

eine unerschöpfliche Quelle des Studiums , der Er-

kenntnis anzusehen, statt im wahren Künstler eine

Kraft zu verehren, die in unabsehbarer Thätigkeit

an der Erweiterung der Grenzen des geistigen Herr-



76 Beurteilung von Werken der bildenden Kunst.

Schaftsgebietes der Menschen arbeitet, gebaren sich

die Beurteilenden zuweilen so, als ob die Künstler

nichts anderes zu thun hätten, als in mehr oder

minder befriedigender Weise das auszuführen, was

ihnen selbst im Grunde schon längst bekannt sei.

Freilich ist es leichter, unter der angenommenen

Miene der Überlegenheit ein geringes, leicht er-

worbenes Verständnis zu verbergen , als mit dem
Respekt vor den Leistungen einer Kraft, deren man
selbst nicht teilhaftig ist, ernsthaftes, rastloses Streben

nach Erkenntnis der Bedeutung jener Leistungen zu

verbinden.



VI.

Zum Schlüsse dieser Betrachtungen sind nur

noch wenige Worte nötig. Wir sahen, dass es

gegenüber den mancherlei Beziehungen, in denen

der Mensch zu den Kunstwerken steht, nur ein

wahrhaft innerliches und geistig produktives Ver-

hältnis zu denselben geben könne. Ein vielfacher

Anteil der Kunst an der geistigen Kultur begründet

noch nicht eine künstlerische Kultur des Geistes.

Es hat Zeiten gegeben, in denen gleichzeitig das

wissenschaftliche und das künstlerische Bewusstsein

eine bedeutende Entwickelung und Steigerung er-

fuhren
;

ja einzelnen hochbegabten Männern war es

vergönnt, während sie die Anschauung in ihrer Un-

endlichkeit künstlerisch zu erfassen strebten, die

tiefsten Blicke in die Geheimnisse ursächlichen Zu-

sammenhanges zu thun. Es giebt aber auch Zeiten,

die, wenn sie auch eminent wissenschaftlich sind,

doch ebenso eminent unkünstlerisch genannt wer-

den müssen. In solchen Zeiten werden die besten

Geisteskräfte von dem wissenschaftlichen Interesse

in Thätigkeit versetzt und die Kunst fristet nur ein

Scheindasein. Wenig von dem, was durch sie be-



78 Beurteilung von "Werken der bildenden Kunst.

wirkt und von ihr verlangt wird, entspringt dem
Bedürfnis, aus dem allein wahre Kunst hervorgeht,

und welches allein durch dieselbe befriedigt werden

kann. Die höchsten geistigen Bestrebungen, welche

sich um ihre Werke bemühen, dienen ausschliesslich

der Erweiterung wissenschaftlicher Erkenntnis, und

wenn auch hie und da aus den vorhandenen Kunst-

werken künstlerische Erkenntnis geschöpft wird, so

muss diese doch gering bleiben, wenn sie nicht in

den Dienst selbständiger produktiver Kraft tritt. Die

Künstler aber, die eigentlichen Träger und alleinigen

Förderer des künstlerischen Bewusstseins, hervor-

ragender Kraft ermangelnd , vermögen in solchen

Zeiten nicht, ihrem Berufe den Wert eines bedeu-

tenden geistigen Strebens zu geben. Die Kunst

fällt in die Hände der Minderbegabten , fördert

keinen nennenswerten geistigen Fortschritt zu Tage

und kann sich eines eigentlichen Nutzens für die

menschliche Gesellschaft nicht rühmen.

So kann die Kunst im höchsten Sinne für ganze

Generationen verloren sein. Ihr Wesen selbst aber

bürgt dafür, dass ihre Zeit wiederkommen muss.

Der künstlerische Trieb ist ein Erkenntnistrieb, die

künstlerische Thätigkeit eine Operation des Er-

kenntnisvermögens , das künstlerische Resultat ein

Erkenntnisresultat. Nichts anderes thut der Künstler,

als in seiner Welt das Werk vernünftiger Gestaltung

zu vollbringen, worin das Wesen jeder Erkenntnis

besteht. Es wird immer die Zeit wiederkehren, wo
man das Wesen der Welt nicht ausschliesslich da

finden zu können glauben wird, wo man es suchte,



Beurteilung von Werken der bildenden Kunst. 79

wo man die gewohnten Bahnen verlassen wird, weil

man eingesehen hat, dass auch auf ihnen das ewig

ferne Ziel nicht erreicht werden kann, wo man
uralte , wildverwachsene Pfade wieder betritt , die

Spuren aufsucht, auf denen die Menschheit Jahr-

hunderte vorher gegangen ist, wo man, die abge-

stumpften Werkzeuge bei Seite werfend, nach denen

greift, die man lange hat ruhen lassen, um sie von

neuem dem Dienste des ewig gleichen Strebens zu

widmen.





ÜBER KÜNSTINTERESSEN

USD DEREN FÖRDERUNG.

1879.

Fiedler, Schriften über Kunst.





Unter dem in der Überschrift gewählten Aus-

druck „Kunstinteressen" sind nicht die man-

cherlei Beziehungen zu verstehen , die sich aus

dem blossen Vorhandensein der Kunstwerke un-

willkürlich ergeben ; nicht etwas Allgemeines , dem
Wesen nach immer Bestehendes , wenn auch dem
Inhalte nach Verschiedenes ist unter jenem Aus-

drucke verstanden , sondern etwas Besonderes , nur

der Gegenwart Eigentümliches ; nicht eine thatsäch-

liche Erscheinung, die aus dem Gegeneinanderwirken

verschiedener Lebenselemente notwendig entsteht,

sondern etwas Willkürliches, unserer Zeit durch ge-

wisse Bestrebungen Aufgenötigtes.

Es giebt Menschen, die den Beruf des Lebens

nicht darin finden, selbst etwas Tüchtiges zu leisten,

sondern darin, den anderen Menschen vorzuhalten,

was sie leisten sollten ; sie tragen sehr leicht an der

Verantwortlichkeit, die sie selbst für das ihnen zu-

geteilte Pfund- haben, massen sich aber eine schwere

Verantwortlichkeit für den Zustand ihrer Nation an

;

sie meinen , dass sie die Verpflichtung hätten , für

die Bildung, die geistige Höhe, den Glanz ihrer Zeit

6*



84 Kunstinteressen und deren Forderung.

zu sorgen ; aber anstatt hierfür durch ihr eigenes

Dasein und ihre eigenen Leistungen auch nur ein

Weniges beizutragen , erschöpfen sie sich darin,

Mittel und Wege anzugeben , damit andere leisten

können, wozu sie selbst sich ausser stände fühlen.

Durch sie treten an die Stelle natürlich entstandener

Thätigkeiten künstlich erzeugte Bewegungen, und

das Bild der Zeit setzt sich anstatt aus inhaltsreichen

Thaten aus leeren Bestrebungen zusammen. In diese

Kategorie der Bewegungen und Bestrebungen ge-

hört das, was unter dem Namen der Kunstinteressen

auf dem Programm aller der Unternehmungen steht,

deren Förderung der Zeit zur Pflicht gemacht wird.

Es handelt sich hier also nicht um die Erforschung

einer Erscheinung aus dem inneren geistigen Leben

der Menschen , sondern um die Besprechung ge-

wisser Angelegenheiten , die , von wenigen aus-

gehend
,
gleichsam von aussen in das Leben der

Menschen eingeführt werden. Was in dieser Hin-

sicht auf dem Gebiete der Kunst vorgeht , steht

keineswegs vereinzelt da ; andere Gebiete zeigen

analoge Erscheinungen, und wir haben hier nur ein

Beispiel aus einer ganzen Reihe von Bestrebungen,

die, ausgerüstet mit einem reichen Apparat vortreff-

licher und unwiderleglich klingender Gründe
,

glän-

zender Aussichten und erhabener Ziele, nur allzuviel

Spielraum in unserem gegenwärtigen Leben erlangt

haben.

Bei der heutzutage so allgemein gebrauchten

Neigung , Betrachtungen über den gegenwärtigen

Zustand des geistigen Lebens anzustellen, allgemeine



Kunstinteressen und deren Förderung. 85

Schlüsse zu ziehen, die Zeit mit anderen Zeiten zu

vergleichen , hat die Erkenntnis nicht ausbleiben

können, dass gegenüber dem bedeutenden Auf-

schwung, den gewisse geistige Gebiete genommen
haben, das Gebiet der Kunst, sowohl was Leistungs-

fähigkeit, als auch was Empfänglichkeit und Ver-

ständnis anlangt , einer gewissen Verkümmerung
anheimgefallen sei. Hier musste sich nun jenen Un-

produktiven ein willkommenes Feld der Thätigkeit er-

öffnen; es erwachte ein gewaltiges Bedürfnis in ihnen,

der Zeit den mangelnden Segen eines blühenden Kunst-

lebens wiederzugeben. Sie bedachten nicht, dass

der Schluss von dem Vorhandensein eines Mangels

auf die Möglichkeit, ihm abzuhelfen, nur allzuhäufig

ein voreiliger ist, und dass der Mensch nur After-

bildungen hervorbringen kann, wenn er mit Be-

wusstsein und Absicht etwas herzustellen unter-

nimmt, was die Natur im Wechsel des geistigen

Lebens immer nur freiwillig gewähren kann. Ihre

Bemühungen haben alle Gebiete der Kunst über-

wuchert, nirgends aber sind sie zu so grosser

Steigerung und Ausbildung gelangt, wie auf dem
Gebiete der bildenden Kunst, und wenn man sie

hier in ihren einzelnen Zügen verfolgt, so ist es

leicht, die analogen Zustände auf allen Gebieten der

Kunst zu durchschauen. Im allgemeinen bewegen

sich diese Bemühungen in zwei Richtungen ; einer-

seits gilt es, der künstlerischen Produktion selbst

Anregung und Richtung zu geben, andrerseits, die

Teilnahme an den Erzeugnissen der künstlerischen

Thätigkeit zu beleben und über möglichst weite



8(3 Kunstinteressen und deren Förderung.

Kreise zu verbreiten. Es ist keine Frage, dass

beide Aufgaben so dargestellt und so begründet

werden können , dass nicht nur eine ziemliche

Selbständigkeit des Urteils, sondern auch ein ge-

wisser Grad von Mut dazu gehört , um nur über-

haupt ihre Berechtigung in Frage zu ziehen. Es

ist ein ebenso häufig als erfolgreich angewendetes

Mittel, das, was man unternimmt und zu dessen

Durchführung man nicht nur die eigene Über-

zeugung, sondern auch die Anerkennung und Mit-

wirkung anderer nötig hat , für sich und für jene

anderen mit der Autorität einer zu erfüllenden

Pflicht auszustatten. Auch auf dem Gebiete der

Förderung der sogenannten Kunstinteressen wird

ausgiebiger Gebrauch von dieser Art der Argu-

mentation gemacht, um den skeptischen Verstand,

der an der Berechtigung dieser Bestrebungen zweifeln

könnte, mit allerhand Schreckbildern einzuschüchtern.

Mangel an Sinn für Kunst im allgemeinen dürfte

noch der leichteste Vorwurf sein , der denjenigen

treffen würde , der es unternähme , sich den An-

forderungen jener, die sich das Kunstleben unserer

Zeit so angelegen sein lassen, zu entziehen oder

gar denselben entgegenzutreten ; er würde der Bar-

barei, des Mangels an geistiger Erhebung, an idealem

Sinn beschuldigt werden, ja er würde schliesslich

auch moralisch gebrandmarkt werden als einer, der

dem materiellen, geistigen und sittlichen Wohle des

Volkes widerstrebte. Und doch wird uns schon

eine flüchtige Betrachtung jener Bemühungen und

ihrer Resultate hinlänglich davon überzeugen, dass



Kunstinteressen und deren Förderung. 87

dieselben auf nichts anderes hinauslaufen , als die ,

Welt in einer grossen Täuschung zu erhalten und

ihr allerhand Surrogate zu bieten, wo sie die echten
,

Bestandteile eines wahrhaften Kunstlebens sich an-/

zueignen meint.



I.

Was zunächst das auf die künstlerische Pro-

duktion selbst gerichtete Bemühen anlangt, so hat

sich hier, auf der sonderbarsten Voraussetzung be-

ruhend, ein Zustand herausgebildet, der auf jedem

anderen Gebiete sofort als vollständig unregelmässig

erkannt werden würde und der überhaupt in der

Geschichte des geistigen Lebens nur sehr selten

seinesgleichen haben dürfte. Während es nur die

künstlerische Kraft sein kann, aus deren Thätigkeit

sich der künstlerische Inhalt des Lebens entwickelt,

und während es nur die künstlerischen Leistungen

sind, durch welche die Menschen über Wesen und

Ziele der Kunst belehrt werden, erscheint gegen-

wärtig das Verhältnis umgekehrt. Gerade die-

jenigen, die selbst der künstlerischen Kraft er-

mangeln , erheben den Anspruch , der Welt den

künstlerischen Inhalt , dessen sie bedarf, vorzu-

schreiben, und erkennen nicht, dass dies kein künst-

lerischer Inhalt sein kann, weil er nicht aus einer

künstlerischen Thätigkeit entspringt. Während sie

die Kunst nicht aus innerer Erfahrung als ein Be-

dürfnis des Hervorbringens, sondern gleichsam nur



Kunstinteressen und deren Förderung. §9

von aussen aus ihren Erzeugnissen kennen, gehen

sie doch von der Überzeugung aus, dass ihnen vor

allen bekannt ist, was der Welt künstlerisch frommt,

und dass die Künstler nur auszuführen haben, was

ihnen eine höhere Einsicht vorschreibt; sie haben

sich in ihrem Geiste ein Reich der Kunst gebildet,

und wenn sie die künstlerische Thätigkeit fördern,

so thun sie dies nur, sofern dieselbe das Mittel zur

Verwirklichung ihrer Forderungen ist. Es leuchtet

ein, dass das, was der Welt als die wahre, wieder-

erstandene Kunst in Aussicht gestellt wird , nichts

anderes ist als eine Verfälschung ; denn es ent-

springt nicht aus der einzigen Quelle, aus der über-

haupt die Kunst hergeleitet werden kann. Auf ganz

anderen als künstlerischen Wegen gelangen jene zu

den idealen Forderungen, zu deren Ausführung sie

die künstlerische Kraft zu verwenden suchen , und

die Bestandteile, aus denen sich ihr geplantes Reich

der Kunst zusammensetzt , stammen entweder von

den Höhen philosophisch-ästhetischer Theorien oder

aus den entlegenen Fernen historischer Betrachtung;

denn wenn auch die allgemeinen Forderungen für

die Gestaltung der künstlerischen Seite des Lebens

aus philosophisch-ästhetischen Gesichtspunkten ab-

geleitet werden, so findet sich doch die Phantasie

jener Erneuerer der Kunst, sofern es sich um die

positive Verwirklichung handelt, auf die Entlehnung

aus dem grossen Vorrate der vorhandenen Kunst-

formen früherer Zeiten angewiesen.

So sehr nun die Ansichten über das, was die

Kunst zu leisten hat, auseinandergehen mögen, so



90 Kunstinteressen und deren Förderung.

steht doch eine Forderung obenan, in der sich alle

vereinigen, die einen Einfluss auf die künstlerische

Thätigkeit zu erlangen suchen; es ist die Forderung

einer quantitativen Steigerung der Produktion über-

haupt. Ohne Rücksicht auf das Mass der vorhan-

denen künstlerischen Befähigung tritt diese Forde-

rung als eine absolute auf; sie erstreckt sich über

alle nur erdenklichen Gebiete der künstlerischen

Thätigkeit, und mit erstaunlicher Betriebsamkeit

wird ihr praktisch Folge gegeben. Seitdem es ge-

lungen ist, die öffentliche Meinung davon zu über-

zeugen , dass eine höhere Notwendigkeit die Be-

reicherung des Lebens durch eine vervielfältigte

Entstehung von Kunstwerken fordere, ist die Anzahl

der künstlerischen Unternehmungen ins Masslose

gestiegen.

Um bei der Baukunst zu beginnen , so dürfte

es kaum eine an Aufgaben fruchtbarere Zeit ge-

geben haben, als die heutige. Der materielle Auf-

schwung , die veränderten Lebensverhältnisse , das

durch eine Reihe von Erfindungen herbeigeführte

Auftreten ganz neuer Bedürfnisse hat die bauliche

Thätigkeit in ungeahnter Weise gesteigert ; das

öffentliche Leben , die Entwicklung des Verkehrs-

wesens fordern Bauten im grossartigsten Massstabe,

Privatanlagen entstehen in immer grösserer Anzahl,

je mehr der Wohlstand der einzelnen zunimmt

;

neue Lebensinteressen drängen sich zu bedeutender

äusserer Erscheinung in den Sammelpunkten des

Lebens hervor ; die alten , noch fortbestehenden

sehen sich genötigt, die früheren Stätten durch neue



Kunstinteressen und deren Förderung. 91

zu ersetzen. Die gesteigerte bauliche Thätigkeit

geht Hand in Hand mit einer gesteigerten Produk-

tion auf allen Gebieten des Handwerks und des Ge-

werbes ; auch hier sind die Anforderungen verändert,

die Bedürfnisse vervielfältigt , und mit den steigen-

den Ansprüchen auf der einen Seite verbindet sich

auf der anderen Seite ein reger spekulativer Sinn

und eine unerschöpfliche praktische Erfindungsgabe,

um eine immer wachsende Thätigkeit auf diesen

Gebieten ins Leben zu rufen. Hier fand jenes Be-

streben , das künstlerische Interesse wahrzunehmen,

ein reiches Feld der Thätigkeit vor; im Namen der

Kunst bemächtigte man sich dessen, was durch die

Notwendigkeit des Lebens bedingt war ; man for-

derte und erlangte , dass bei allen diesen Unter-

nehmungen der künstlerischen Thätigkeit ein hervor-

ragender Anteil an der Herstellung eingeräumt

werde. Man begnügte sich aber nicht , der bau-

lichen und gewerblichen Thätigkeit ein künstlerisches

Element beizufügen ; die Forderung , dass das ge-

samte Dasein wieder von künstlerischer Thätigkeit

durchzogen sein müsse
,

ging viel weiter und regte

auch die Bildhauerei und Malerei mit dem ganzen

Gefolge der vervielfältigenden Künste zu immer

steigender Produktion auf. Man blickte zurück auf

die Zeiten, denen eine bedeutende Entwickelung der

Kunst beschieden gewesen war ; man begeisterte

sich an der reichen vielfältigen Thätigkeit, von der

die erhaltenen Werke Zeugnis ablegen ; man wendete

seine Aufmerksamkeit den Überresten jener Tkätig-

keit zu, und wo die Zeit ihre verwüstende Macht



92 Kunstinteressen und deren Förderung.

geltend gemacht hatte , suchte man das Bild des

einst Vorhandenen wieder herzustellen. Nun schien

keine Aufgabe zu gross , als dass sie nicht auch

heute gelöst werden könnte; von keiner künstle-

rischen Unternehmung früherer Zeiten belehrte der

Augenschein oder die Überlieferung, ohne dass man
nicht zu dem Versuche einer Nachahmung angeregt

worden wäre. Auf alle Weise soll die Kunst in das

Leben eingeführt und dem äusseren Dasein der An-

schein einer künstlerischen Gestaltung verliehen

werden. Unter dem drängenden Eifer derer, welche

die Pflege der Kunst über sich genommen haben,

füllen sich die öffentlichen Plätze mit Bildsäulen, zur

Zierde der Städte werden Brunnen angelegt ; öffent-

liche und Privatgebäude schmücken sich äusserlich

und innerlich mit Skulpturen ; auch der malerische

Schmuck wird allenthalben gefordert ; die Errichtung

neuer Gebäude , die Wiederherstellung alter giebt

reichlich Gelegenheit, Wandmalereien aller Art an-

zuordnen; die verschiedensten Verfahrungsweisen,

die in früheren Zeiten üblich waren, werden neu zu

beleben gesucht ; auf dem Gebiete der vervielfäl-

tigenden Kunst tritt zu dem Bestreben , die alte

Technik zu neuer Blüte zu bringen, die Förderung

aller der auf neuen Erfindungen beruhenden Arten

der Reproduktion ; der Leichtigkeit und Verschieden-

artigkeit der Reproduktion hat sich der industrielle

Unternehmungsgeist bemächtigt und eine Massen-

produktion hervorgerufen, wie sie früher nicht einmal

geahnt werden konnte.

Man möchte sich in ein neues Zeitalter der



Kunstinteressen und deren Förderung. 93

Renaissance versetzt meinen, und allerdings fehlt es

weder an solchen, denen unsere Zeit auch in dieser

Beziehung allen früheren Zeiten überlegen oder doch

ebenbürtig erscheint , noch auch an solchen , die,

bescheideneren Sinnes, zwar ein Zurückstehen unse-

rer Zeit hinter anderen zugeben , aber der Über-

zeugung sind , dass es nur einer noch grösseren

Steigerung und Verbreitung aller jener Bemühungen

bedürfe, um die Kunst einer neuen Blüteperiode zu-

zuführen. Und dennoch hat unser Kunstleben , so

paradox die Behauptung scheinen mag , nicht nur

keinerlei innere Ähnlichkeit mit dem Kunstleben

jener Zeiten , denen man nachzueifern vorgiebt,

sondern es ist auch geeignet , die Keime zu der

Entwicklung einer gesunden künstlerischen Pro-

duktion , die unsere Zeit vielleicht birgt , zu ver-

nichten.

Es giebt zu allen Zeiten mittelmässige Begabung

genug, die, einer selbständigen Entwicklungsfähig-

keit und eines eigenen Zieles entbehrend, nur dar-

auf harrt , in den Dienst irgend welcher fremden

Absichten genommen zu werden. Erhalten diese

geringeren Kräfte , wie dies in den grossen Zeiten

der Kunst der Fall war , die Richtung ihrer Wirk-

samkeit von ihren selbständigen und überlegenen

Berufsgenossen, so entsteht jener Reichtum der Pro-

duktion , wie er uns in den Überresten der guten

Zeit oft so überraschend nahe tritt. Werden aber

diese Kräfte zu Mitteln, um die Pläne und Absich-

ten derer auszuführen , die eine Kunst hervorrufen

möchten , ohne sie doch selbst hervorbringen zu



94 Kunstinteressen und deren Förderung.

können, so treten Zustände ein , wie wir sie heut-

zutage genügend beobachten können.

Was die Baukunst und das sogenannte Kunst-

gewerbe und Kunsthandwerk anlangt, so erscheinen

diese als der Botmässigkeit jener teils theoretischen,

teils historischen Kunsterneuerung vollständig unter-

worfen. Die Kenntnis der unendlich mannigfaltigen

Formen , welche die Baukunst , das Gewerbe und

das Handwerk zu anderen Zeiten und bei anderen

Völkern hervorgebracht haben , ist eine ungemein

umfassende und eingehende geworden. Diese Kennt-

nis liefert den unerschöpflichen Vorrat, zu dem alle

diejenigen ihre Zuflucht nehmen , die von irgend

einem Standpunkte aus ein Programm für die künst-

lerische Wiederbelebung dieser Gebiete aufstellen.

Der Standpunkte selbst sind sehr viele und sehr

verschiedenartige. Bei den einen hat die neuerwor-

bene Kenntnis und die Bewunderung so vieler zeit-

lich und örtlich entlegener architektonischer Formen

und kunstgewerblicher Erzeugnisse, die gerechte Be-

wunderung
,

ja Leidenschaft für diese unendliche

Mannigfaltigkeit an Erfindung , an Behandlung des

Stoffes, an Formgebung, an Verzierung, an Färbung

sehr sonderbarerweise die höchst ungerechtfertigte

Forderung hervorgerufen, dass alles das, zu dessen

Hervorbringung lange Zeiträume und durchaus ver-

schiedene auf der Beschaffenheit der Länder und

den Charakteren der Völker beruhende Bedingungen

notwendig waren, nun ganz plötzlich innerhalb eines

beschränkten Zeitraumes und eines umgrenzten

Kulturgebietes von neuem geleistet werden sollte-



Kunstinteressen und deren Förderung. 95

Andere, einer gewissen feineren Genusssucht folgend,

die von der Kunst im Grunde nichts anderes ver-

langt, als eine Vermehrung des Wohlbehagens, be-

gnügen sich, nach wechselnder Laune und Neigung

aus dem grossen Vorrate überkommener Formen

das zusammenzusuchen, was ihnen gerade genehm

ist , und es der künstlerischen Thätigkeit als Vor-

bild aufzustellen. Sind diese Gesichtspunkte nur

aus Mangel an Überlegung und an Ernst erklärbar,

so giebt es andere, zu deren Begründung nicht nur

die wichtigsten Lebensinteressen, sondern auch die

verschiedensten ästhetischen Theorien herbeigezogen

werden. Es giebt wenige Stilgattungen , die nicht

ihre Propheten hätten : die einen fordern die Rück-

kehr zu den griechischen Formen als den höch-

sten , für alle Zeiten absolut gültigen Vorbildern

;

andere predigen die Erneuerung der mittelalterlichen

Formenwelt , als welche sich auf dem Boden des

Christentums und der christlichen Weltanschauung

entwickelt hat; noch andere begeistern sich für die

Kühnheit und Grossartigkeit, mit der das römische

Weltreich seine architektonischen Aufgaben gelöst

hat , und erwarten von der Befolgung dieses Bei-

spiels die Errettung der heutigen Baukunst aus allen

Zweifeln und aus aller Ratlosigkeit ; noch andere

versenken sich wiederum in die bunte Formenwelt

des 15. und 16. Jahrhunderts und meinen hier die

grosse Fundgrube aufgedeckt zu haben, aus der der

Mensch für alle Zeiten das Bedürfnis nach künst-

lerischer Gestaltung seiner Umgebung befriedigen

müsse ; und nicht nur zu jenen grossen Vorbildern



96 Kunstinteressen und deren Förderung.

sucht man die künstlerische Thätigkeit zurück zu

wenden ; aus den entlegensten Gebieten der Kunst-

geschichte werden die Beispiele herbeigeholt , die

man der modernen Produktion zur Nachahmung

aufnötigen möchte. Und man bleibt nicht bei Rat-

schlägen stehen ; wer nur immer sich eine Über-

zeugung von dem gebildet hat, was diesen Gebieten

der künstlerischen Produktion not thue , der setzt

auch seine ganze Thätigkeit daran , die Produktion

von seiner Überzeugung abhängig zu machen. Diese

Bestrebungen haben sich zu einer Art von Beruf

organisiert und sich mit der Bedeutung öffentlicher

Angelegenheiten ausgestattet ; sie haben sich nicht

nur das Interesse und die Mittel des Privatpublikums,

sondern auch einen Anspruch auf Förderung von

Seiten des Staates und der Gemeinden gesichert. Es

kann nicht alles aufgezählt werden, was nach dieser

Richtung hin geschieht und noch beabsichtigt wird

;

hierher gehören ebensowohl die Einrichtungen, die

zum Behuf der Bildung und Erziehung der Archi-

tekten, der Gewerbtreibenden, der Handwerker ge-

troffen werden, die Art des Unterrichts und die An-

häufung eines enormen Materials an Vorbildern, als

auch die Veranstaltungen , die es unmittelbar mit

der Produktion und deren Förderung, Leitung und

Überwachung zu thun haben.

Was aber tritt uns als das Resultat dieses Auf-

wands an Kräften und Mitteln entgegen? Ein mass-

loser Eklektizismus, wie er notwendig entstehen

muss, wenn die Produktion, anstatt aus einem

inneren Bedürfnisse hervorzugehen, den Anregungen



Kunstinteressen und deren Förderung. 97

derer folgt, die sich das Resultat einer künstlerischen

Thätigkeit immer nur nach den Reminiszenzen

früherer, schon vorhandener künstlerischer Erzeug-

nisse vorzustellen vermögen. Dadurch, dass man

alles herbeischafft, was nur zu irgend einer Zeit

und an irgend einem Orte der künstlerischen Thätig-

keit entsprungen ist, glaubt man die künstlerische

Kraft zu befruchten; man zieht aber nur jene halb-

gelehrte, halb handwerksmässige Geschicklichkeit

gross, die keiner Aufgabe gegenüber in Verlegenheit

ist, weil sie sich damit begnügt, ihre künstlerischen

Bedürfnisse aus dem bereitgehaltenen Vorrate

fertiger, überlieferter Formen zu decken. Eine

kommende, von dem gegenwärtigen Taumel er-

nüchterte Zeit, wird darüber verwundert sein, unter

einer so gewaltigen, verschiedenartigen, reichen

Menge von Werken der architektonischen und

kunstgewerblichen Thätigkeit auch nicht einem An-

satz zu selbständiger künstlerischer Gestaltung zu

begegnen. Und es ist nicht genug, dass man von

einer künstlerischen Thätigkeit spricht , wo es sich

doch nur um ein Nachahmen, Verwenden, Kom-
binieren handelt, man läuft auch Gefahr, alle wirk-

liche künstlerische Regsamkeit von vornherein zu

unterdrücken. Denn jenen Bestrebungen ist es zu

verdanken, dass alle diejenigen, die sich zu einer

künstlerisch gestaltenden Thätigkeit getrieben fühlen,

sich einer erdrückenden und verwirrenden Menge

von Vorbildern gegenübergestellt finden; alle Selb-

ständigkeit muss darunter erlahmen, alle Erfindungs-

kraft darin ersticken.

Fiedler, Schriften über Kunst. 7



98 Kunstinteressen und deren Förderung.

Wenn die Baukunst mit ihren Nebengebieten

besonders geeignet ist, in Abhängigkeit von jenen

zweifelhaften Bestrebungen zu geraten, so bieten

Bildhauerei und Malerei in dieser Beziehung grössere

Schwierigkeiten dar; denn erstens gehören diese

viel mehr, als die Baukunst, der individuellen Thätig-

keit an. zweitens ist es bei ihnen nicht möglich,

durch blosse Nachahmung, Verwendung und Kom-
bination vorhandener Formen schon etwas zu leisten,

was man für Kunstleistungen ausgeben kann. Gleich-

wohl haben sich auch auf diesen Gebieten jene Be-

strebungen mächtig ausgebreitet und die verhängnis-

vollsten Zustände herbeigeführt. Ohne auf Einzelnes

einzugehen , sei hier nur im allgemeinen auf den

bedenklichsten Missstand aufmerksam gemacht, der

sich infolge jener Bestrebungen hat entwickeln

müssen.

In Zeiten, in denen das gesamte geistige Leben

der Menschen von einem starken Emporstreben der

künstlerischen Kraft erfüllt war, fand dieses innere

schaffende Leben in selbständigen Formen seinen

Ausdruck. Jetzt soll der umgekehrte Weg einge-

schlagen werden. Man meint , eine vergangene

Kunstherrlichkeit wieder herstellen zu können, in-

dem man ein Abbild ihres äusseren Anscheins her-

vorzurufen sucht. Man nimmt die vorhandenen

Formen zum Ausgangspunkt und möchte sie künst-

lerisch neu beleben, und so erscheint auch hier

wieder die künstlerische Kraft in den Dienst eines

fremden Willens gestellt , zur Ausführung einer

fremden Absicht berufen. An die Stelle künstle-



Kunstinteressen und deren Förderung. 99

rischer Thaten treten sogenannte künstlerische

Unternehmungen, und zu dem Umstände, dass bei

diesen Unternehmungen die künstlerische Befähigung

nur zur Ausführung einer Aufgabe berufen erscheint,

die ihr gestellt wird , kommt ganz folgerecht der

andere Umstand, dass die künstlerische Arbeit unter

•die Aufsicht und Überwachung derer gestellt wird^

die sie in ihren Dienst genommen haben. Die Folge

davon ist, dass man sich bei allen diesen künstle-

rischen Unternehmungen, so glänzend sie in der

Absicht erscheinen mögen, sobald es sich um die

Ausführung handelt, auf die mittelmässigen Kräfte

angewiesen sieht; denn es muss notwendig weniger

auf die Tüchtigkeit, als auf die Brauchbarkeit der

Künstler ankommen , und gerade die tüchtigsten

werden die am wenigsten brauchbaren sein, weil sie

am wenigsten in fremde Absichten einzugehen,

fremden Forderungen sich zu unterwerfen geneigt

sein werden. Wenn dies keine andere Folge hätte,

als die Entstehung einer Anzahl mittelmässiger

Kunstwerke, so wäre der Schaden nicht gross ; aber

die Mittelmässigkeit , an sich unschuldig und un-

schädlich, wird gefährlich, wenn es ihr gelingt, sich

in Geltung zu setzen und das Bedeutende zu unter-

drücken. Und diese Gefahr ist gerade von den-

jenigen heraufbeschworen worden, die die Interessen

der Kunst wahrzunehmen vermeinen ; denn diese sind

es, die sich für ihre Unternehmungen die Mittel-

mässigkeit gross gezogen und dieselbe nach und

nach mit einer Art offizieller Geltung ausgestattet

haben ; den seltenen selbständigen Begabungen aber,

7*



1 00 Kunstinteressen und deren Förderung.

die keinen anderen , als ihren eigenen Weg gehen

konnten und sich zu einer Verwendung im Sinne

jener nicht eigneten, mussten sie mit Voreingenom-

menheit begegnen und sie von der Teilnahme an

dem von ihnen beherrschten öffentlichen Kunstleben

ausschliessen. So ist es wesentlich jenen der För-

derung der Kunst gewidmeten Bestrebungen zu ver-

danken, wenn nahezu das ganze Gebiet des Kunst-

lebens unter die Herrschaft der Mittelmässigkeit ge-

raten ist, während die wenigen , die vermöge ihrer

eigentümlichen und hervorragenden Bedeutung zu

einer herrschenden Stellung berufen wären , sich

gleichsam ausgeschlossen sehen und als ausser-

gewöhnlich allenfalls geduldet, aber darauf hingewie-

sen werden, dass sie, wenn sie ihre eigenen Wege
gehen wollen , auch für sich selbst sorgen mögen.

Und ist es zu verwundern, wenn diesen , denen es

nur um den Ernst und die Sachlichkeit ihres Stre-

bens zu thun ist , die Freude an ihrer Thätigkeit

verleidet, die Zuversicht zu ihrer Kraft erschüttert

erscheint, da sie das Gebiet des Lebens, auf das sie

angewiesen sind, von dilettantischen Unternehmun-

gen und untergeordneten Leistungen angefüllt sehen ?

Der Versuch, ein Kunstleben in einer Zeit zu

erzeugen, in der die inneren Bedingungen zu einem

solchen nicht vorhanden sind, muss aber nicht nur

da misslingen, wo es sich um die künstlerische Pro-

duktion selbst handelt, sondern auch da, wo es gilt,

die Menschen aus ihrer Gleichgültigkeit für künst-

lerische Interessen zu erneuter und erhöhter Teil-

nahme an denselben zu erwecken. Es ist dies das



Kunstinteressen und deren Förderung. \Ql

zweite sehr ausgedehnte Gebiet der Thätigkeit für

diejenigen , die es zu ihrem Beruf machen , dem
Interesse der Kunst zu dienen. Auch hier krankt

alles , was geschieht , an der Zweideutigkeit seines

Ursprunges; es ist kein natürliches Entstehen, son-

dern ein künstliches Hervorrufen , ein willkürliches

Aufnötigen ; nicht an der künstlerischen That ent-

zündet sich die künstlerische Teilnahme , nicht mit

der künstlerischen Leistung wächst die künstlerische

Bildung. Gleichsam von aussen her, von höheren

Standpunkten aus soll der Sinn der Menschen künst-

lerisch disponiert werden, damit die Kunst im Leben

eine Stätte habe und damit ihr die Lebensluft nicht

fehle, in der sie sich entwickeln und gedeihen könne.

Auch das klingt vortrefflich und erscheint als eine

Aufgabe , an der die besten Kräfte und die bedeu-

tendsten Mittel nicht verschwendet sind ; und doch

täuscht man sich hier über die Zweckmässigkeit

dessen, was gethan, über den Wert dessen, was er-

reicht wird.

Dass diese Bestrebungen überhaupt zu einer so

bedeutenden Entwickelung haben gelangen können,

dafür liegt der Grund in einem Umstand , dessen

Folgen sich nicht nur auf diesem, sondern fast auf

allen Gebieten des geistigen Lebens fühlbar machen.

Man überträgt die Berechtigung
,

ja Verpflichtung

zu bewusster Wirksamkeit nach aussen , die der

Mensch in den praktischen Angelegenheiten des

Lebens hat, gar zu leicht auf die Fragen eines rein

geistigen Interesses. Es ist offenbar, dass derjenige,

der den ganzen Ernst seines Strebens , die ganze



102 Kunstinteressen und deren Förderung.

Kraft seines Geistes daran setzt , nach irgend einer

Seite hin zu immer reiferer Einsicht, immer klarerer

Erkenntnis sich auszubilden, nur sehr entfernt daran

denken wird , aus den Resultaten seiner geistigen

Arbeit Mittel zu einer praktischen Wirksamkeit zu

machen ; denn er wird sich bewusst bleiben , dass

keine Erkenntnis, keine Überzeugung so sicher und

unumstösslich ist, dass sie nicht im Fortschritt der

Entwickelung einer neuen Erkenntnis, einer reiferen

Überzeugung Platz machen könne ; er wird sich

damit begnügen , an seiner eigenen Ausbildung zu

thun, was in seinen Kräften steht und , während er

gerade durch die Höhe seiner Einsicht vor der An-

massung bewahrt bleiben wird , das Leben nach

seinen Ansichten gestalten zu wollen , wird er es

jener höheren, der Willkür der Einzelnen entzogenen

Notwendigkeit überlassen, wie weit das, was er zu-

nächst nur an sich selbst und für sich selbst thun

konnte, durch die anregenden und fördernden Wir-

kungen, die es auf andere ausübt, zu der Bedeutung

einer geistigen Macht sich erheben kann. Man rech-

net aber heutzutage zu wenig mit der weittragenden

Bedeutung jener unwillkürlichen und unberechen-

baren Wirkungen. Man meint nur da von Wirk-

samkeit reden zu können, wo dieselbe in einer auf

unmittelbare , bewusste und beabsichtigte Wirkung

abzielenden Thätigkeit ihren Ausdruck findet. Man

legt weniger Wert darauf, dass der einzelne etwas

sei, als darauf, dass er sich nach aussen gel-

tend zu machen suche. Das geistige Leben hat

dadurch einen ganz eigentümlichen Charakter er-



Kunstinteressen und deren Förderung. 103

halten; der Schwerpunkt liegt nicht mehr in denen,

die jede Stufe der Entwickelung, die sie erreicht

haben, nur als eine Vorbereitung zu höherer Aus-

bildung betrachten, sondern in denen, die von jeder

Stufe der Entwickelung aus, auf der sie stehen, un-

bedenklich ins allgemeine zu wirken bereit und be-

gierig sind.

Hätten wir es in Hinsicht des Anteils, den die

Kunst an dem geistigen Zustand und am Leben der

Menschen hat, mit einem normalen Zustand zu thun,

was würden wir anderes beobachten , als die red-

liche Bemühung der Einzelnen , sich je nach dem
Grade ihrer Bildung und der Eigentümlichkeit ihrer

Begabung die Erzeugnisse der künstlerischen Thätig-

keit anzueignen und dieselben zu einem Elemente

in ihrer eigenen geistigen Verfassung und Entwicke-

lung zu machen ? Diese Bemühung könnte sehr

verschiedenartig sein ; sie könnte bei den einen

neben anderen Interessen nahezu verschwinden, bei

den anderen den vornehmsten Platz in der Gesamt-

heit der Bildungselemente einnehmen ; sie könnte

auf die sonderbarsten Abwege geraten und sich in

die Form nichtssagender Liebhabereien verlieren,

hinwiederum aber auch zu der eindringendsten Er-

kenntnis des Wesens aller künstlerischen Produktion

führen ; sie könnte sich auf den engsten Umkreis

individuellen Daseins beschränkt zeigen oder aber

durch die geistige Kraft , die ihr zu gründe liegt,

sich zu einer herrschenden Überzeugung für ganze

Zeiten und Generationen aufschwingen. Immer aber

würde der natürliche Zustand, die natürliche Ent-



\ f)4 Kunstinteressen und deren Förderung.

Wickelung bewahrt sein und ein Gebiet rein geisti-

gen Strebens würde nicht in ein Feld von prak-

tischen Thätigkeiten umgewandelt erscheinen.

Was aber bietet sich der Beobachtung dar ?

Jede nebensächliche Beziehung zur Kunst sucht

sich zu einem allgemeinen Interesse zu erweitern,

jeder unreife Standpunkt wird zum Ausgangspunkte

einer Thätigkeit. Nur weniges sei hier erwähnt.

Diejenigen , denen die Geschäfte des Tages einige

Müsse übrig lassen und die auch nur ein entferntes

Verhältnis zur Kunst gewonnen haben , nehmen es

über sich, so wenig sie auch von den Bedürfnissen

der Kunst wissen mögen , für die Interessen der-

selben unter ihren Mitbürgern zu sorgen ; Vereine

werden gebildet, Sammlungen gegründet und auf

alle Weise wird für Anschauung der Kunstwerke

und für Belehrung über dieselben Sorge getragen.

Was für Verkehrtheiten und für dilettantische Be-

strebungen , die harmlos waren , solange sie im

Privatleben verborgen blieben, dadurch zu einer Art

von öffentlicher Wirksamkeit berufen werden, dafür

liefern die Chroniken so vieler Kunstvereine hin-

längliche Beweise. Diejenigen, denen eine günstige

Lebenslage die Erwerbung von Kunstwerken gestattet,

trachten nach dem Besitze derselben nicht mehr aus

der inneren Überzeugung , dass nur ein dauernder

intimer Verkehr mit den Kunstwerken das Ver-

ständnis derselben allmählich erschliessen kann, ja

nicht einmal mehr aus einem, wenn auch oberfläch-

lichen
,

so doch erfreulichen Bestreben nach einer

gewissen Verschönerung der Umgebung; vielmehr



Kunstinteressen und deren Förderung. 105

hat sich die Freude am Besitz von Kunstwerken zu

einer Manie des Sammeins ausgebildet, für die der

Wert des Kunstwerkes hinter der eingebildeten

Wichtigkeit der Bemühung um die Erlangung des-

selben verschwindet ; es ist eine ganze Welt von

Thätigkeiten um dieses eine Interesse entstanden,

und es ist nicht mehr der Anteil an der Kunst, der

den Einzelnen in diese Welt hineinzieht , sondern

die Genugthuung, sich in den Zusammenhang eines

weiten Gebietes von Bestrebungen versetzt zu sehen,

für die die Kunst selbst nur noch den Vorwand

bildet.

Aus den Kreisen des Privatlebens erhebt sich

aber jenes eigentümliche Bedürfnis nach Thätigkeit

und Wirksamkeit nach aussen in höhere Regionen

des geistigen Lebens und erhält hier eine verhäng-

nisvollere Bedeutung. Der wissenschaftliche Forscher,

der, nachdem er in so manchen Zusammenhang der

menschlichen Dinge Einblicke gethan hat, nun auch

den historischen Zusammenhang, die historische Folge

und Abhängigkeit der künstlerischen Erscheinungen

zu ergründen strebt , erhebt den Anspruch , den

theoretisch vollkommen berechtigten historischen

Gesichtspunkt zu einem praktisch massgebenden

für die Behandlung der vorhandenen Kunstwerke

gemacht zu sehen. Und diesem Anspruch, der

doch nur im Namen eines besonderen, mit der

künstlerischen Bedeutung der Kunstwerke nur mittel-

bar zusammenhängenden Interesses erhoben werden

kann, wird so sehr Folge gegeben, dass ihm gegen-

über sogar der Anspruch, den ein reines künstle-



X G Kunstinteressen und deren Förderung.

risches Interesse an die vorhandenen Kunstwerke

zu machen hat, nahezu vergessen oder wenigstens

gänzlich ausser Berücksichtigung gesetzt ist ; hat

man es doch zur Aufgabe eines Berufes gemacht,

den grossen Schatz an Erzeugnissen künstlerischer

Kraft, den Jahrhunderte, Jahrtausende der Welt ge-

schenkt haben, für die Zwecke eines einseitigen

Bedürfnisses gleichsam in eine Beispielsammlung

zur Kunstgeschichte umzuwandeln; ja die ehr-

würdigen architektonischen Monumente, die Zeugnis

ablegen von der zerstörenden und verändernden

Macht der Zeit, müssen den Eifer der neuen Weis-

heit an sich erfahren, und eine epigonenhafte Be-

mühung sucht wiederherzustellen, wo andere Zeiten,

selbst auf Kosten des Vorhandenen, schufen. Aber

während dies nur ein vereinzeltes Beispiel für eine

missverständliche Einführung eines berechtigten

wissenschaftlichen Standpunktes in praktische Ver-

hältnisse ist, so hat dagegen der Übereifer einer

unreifen Kunstbegeisterung ein Stichwort gefunden,

durch welches sich sehr allgemeine Forderungen

und sehr weitgehende Ansprüche begründen lassen.

„Die Kunst soll Gemeingut aller werden" ist das

Feldgeschrei derer , die gewaltsam der Kunst ihre

Stellung im Leben zurückerobern wollen. Hier ist

nicht mehr von Liebhabereien, sondern von Pflichten,

nicht mehr von wünschenswerten Veranstaltungen,

sondern von notwendigen Einrichtungen die Rede,

und die Erfüllung jener Forderung ist zur Aufgabe

weitverzweigter , wohlorganisierter , berufsmässiger

Thätigkeitcn geworden. Hier wetteifern gcschäft-



Kunstinteressen und deren Förderung. 107

liehe Unternehmungen, schriftstellerische Thätigkeit,

die auf die Erziehung der Jugend, auf die Bildung

des Volkes gerichteten Bemühungen miteinander,

um die Kunst, die nahezu aus dem Leben ver-

schwunden war , wieder in dasselbe einzuführen.

Aber so wahr es sein mag, dass die Kunst nur da

einen wahren Boden hat, wo sie, anstatt ausschliess-

lich den höchsten Bildungssphären anzugehören, ein

wesentliches Element des Gesamtlebens des ganzen

Volkes ist, so täuscht man sich doch auch hier

wieder mit einer bestechenden Phrase über die Un-

möglichkeit, willkürlich etwas herbeizuführen, was

nur aus Ursachen entstehen kann, die ausserhalb

menschlicher Willkür liegen. Denn, wo weder auf

Seiten derer, denen die Kunst zugeführt werden soll,

noch auf Seiten derer, die es über sich genommen
haben, den Anteil an der Kunst neu zu beleben,

ein natürlicher künstlerischer Sinn vorhanden ist,

da werden alle Bemühungen darauf hinauslaufen

müssen, die Zahl der Missverständnisse und Miss-

bräuche, denen Kunst und Kunstwerke ausgesetzt

sind, zu vergrössern. Unterschiedslos wird alles, was

nur den Namen der Kunst trägt, den weitesten

Kreisen zugänglich gemacht, ja denselben aufge-

drungen, unterschiedslos wird zu jeder Beschäftigung,

deren Gegenstand die Kunst ist, angeregt, ja ange-

trieben. So kommt es, dass die Kunst nur in dem
Sinne zum Gemeingut aller wird, dass sie jedem

Geschmack, auch dem verderbtesten, jeder Ansicht,

auch der verkehrtesten, jeder Beschäftigung, auch

der unvernünftigsten, preisgegeben erscheint. Wenn



108 Kunstinteressen und deren Förderung.

früher die Interessen der Kunst unter Mangel an

Anteil litten, so sind sie jetzt durch den unüber-

legten Eifer ihrer Förderer grenzenloser Oberfläch-

lichkeit und Verwirrung anheimgegeben. Hätte man
die Aufgabe, die denen gestellt ist, welche ihren

Zeitgenossen an Verständnis der Kunst und an Liebe

zu derselben voranstehen, richtig verstanden, so hätte

man, anstatt alle ohne Unterschied zur Beschäftigung

mit der Kunst aufzurufen, vielmehr dieses ganze

Gebiet säubern müssen von allen unberufenen, allen

dilettantischen Bestrebungen und jedenfalls, wenn

jemals wieder ein reines sachliches Interesse an der

Kunst herrschend werden soll, müssen zuerst alle

jene Nebeninteressen schwinden , die heutzutage

künstlich hervorgerufen und genährt werden. Dann

auch wird erst der künstlerischen Thätigkeit selbst

der Boden bereitet sein, auf dem sie gedeihen kann;

jetzt wird ihr die Entwickelung erschwert, denn sie

befindet sich dank den Bemühungen ihrer vorgeb-

lichen Freunde' der breiten Masse der Ungebildeten

gegenüber, von denen jeder ein Recht an sie, ein

Urteil über sie zu haben sich anmasst.



IL

Es kann sehr vermessen erscheinen, eine ganze

Seite des Lebens, wie sie sich in Anschauungen,

Bestrebungen, Thätigkeiten, Hervorbringungen dar-

stellt, durchaus zu verurteilen und die Meinung zu

vertreten, dass alles, was nach dieser einen Richtung

hin geschehe, auf einem Irrtum beruhe und besser

gänzlich aus dem menschlichen Dasein verschwinde.

Man muss aber bedenken, wie aus unscheinbaren

Anfängen nach und nach diese ganze Bewegung

emporgewachsen ist , wie sich Mangel an Einsicht

und ein gewisses unklares , von Illusionen und

Phrasen leicht bestimmbares , ideales Streben mit

oberflächlichem Hang zur Geschäftigkeit und mit

berechnender , auf persönlichen Vorteil bedachter

Klugheit verbunden haben, um dieses künstlich er-

zeugte Scheinleben der Kunst und der künstlerischen

Interessen nach und nach zu der Entfaltung zu

bringen, in der wir es heute wahrnehmen; man
muss bedenken, mit welchem Rüstzeug von aller-

hand auf den Mangel an Nachdenken und auf die

Eitelkeit der Menschen berechneten Gründen es

gestützt und verteidigt wird, mit welcher Prätension

und Aufdringlichkeit seine Vertreter es der Welt



1 [Q Kunstinteressen und deren Förderung.

aufnötigen und wie es nach und nach zu solcher

Herrschaft und zu solcher Ausdehnung gelangt ist,

dass es Raum, Mittel und Kräfte im ausgedehntesten

Masse in Anspruch nimmt und in seiner wuchernden

Entwickelung die edlen Keime wahrhaft künstlerischer

Kraft und wahrhaft künstlerischer Sinnesart zu er-

sticken droht ; man muss das alles bedenken , um
zu begreifen, dass es sich heutzutage weniger darum

handelt, über den Wert einzelner Leistungen, über

die Nützlichkeit einzelner Massregeln zu streiten,

als vielmehr darum, gegen die Richtung im allge-

meinen Einspruch zu erheben, in die das gesamte

Kunstleben hineingetrieben worden ist.

Man könnte aber einwenden, dass diese Be-

strebungen, sofern sie wirklich so irrtümlich und so

wertlos wären , doch unmöglich zu einer solchen

Herrschaft hätten gelangen können ; und allerdings

muss man sich über die tieferen Gründe dieser Er-

scheinung klar sein , um sich durch die Autorität

des thatsächlich Bestehenden und Anerkannten an

der Richtigkeit des eigenen Urteils nicht irre machen

zu lassen. Vielfach freilich ist diese Erscheinung

sehr einfach zu erklären. Das grosse Publikum ver-

langt keine sehr gewichtigen Gründe, um sich für

irgend eine Angelegenheit gewinnen zu lassen.

Selbständigkeit des Urteils ist selten, und die

Menschen sind im allgemeinen darauf angewiesen,

vieles auf Treu und Glauben anzunehmen; wie

sollte nicht leicht ihr Interesse einer Sache zuge-

wendet werden, die ihnen als so notwendig und

als so vorteilhaft dargestellt wird? Und ihr Interesse



KLunstinteressen und deren Förderung.

wird sich um so eher bis zu materieller Unter-

stützung und persönlicher Mitwirkung steigern, als

es sich um Bestrebungen handelt, die ihnen, indem

sie ihrer Eitelkeit schmeicheln, zugleich die Genug-

thuung der Erfüllung scheinbar wichtiger Pflichten

gewähren. Die Aufgeklärteren aber, die sich über

die Wertlosigkeit dieses ganzen Treibens, sofern es

sich den Namen einer Förderung der Kunst beilegt,

keiner Täuschung hingeben, mögen es doch in seiner

unleugbaren ökonomischen Bedeutung gelten lassen

und mögen der Ansicht sein, dass man die wirk-

liche Befriedigung eines materiellen Bedürfnisses mit

einer Selbsttäuschung über die vermeintliche Be-

friedigung eines geistigen Bedürfnisses nicht zu

teuer erkauft. Auffallender muss es erscheinen,

dass es diesen Bestrebungen hat gelingen können,

sich zu dem Range öffentlicher Angelegenheiten zu

erheben und einen Anspruch auf Förderung durch

die Regierungen und Gemeindeverwaltungen zu er-

werben. Aber entweder befinden sich die öffent-

lichen Autoritäten allgemeinen Forderungen gegen-

über, denen sie Rechnung tragen müssen, auch wenn

sie von der Berechtigung dieser Forderungen nicht

ganz überzeugt sind ; oder aber sie zählen unter

ihren Vertretern gerade solche, die die Förderung

jener Bestrebungen , sei es aus Überzeugung von

deren Vortrefflichkeit, sei es aus anderen Gründen,

zu ihrem Berufe gemacht haben ; und dann ist es

nicht zu verwundern , wenn es als eine Pflicht der

öffentlichen Gewalten bezeichnet wird
,
jene Inter-

essen durch ihr Ansehen, ihre Macht und ihre Mittel



112 Kunstinteressen und deren Förderung.

zu unterstützen. Was endlich die Künstler anlangt,

von denen man noch am ehesten erwarten sollte,

dass sie sich gegen diejenigen auflehnen würden,

die sich zu Beherrschern und Lenkern ihres Reiches

aufgeworfen haben, so ist freilich nicht zu leugnen,

dass die besten unter ihnen sich in entschiedenem

Gegensatz zu jenen Förderern der Kunst und ihren

Bestrebungen befinden ; aber einesteils werden sie

sich, je mehr sie Künstler sind, um so mehr auf

ein lediglich passives Verhalten jenen Bestrebungen

gegenüber beschränken , anderenteils treten sie in

den Hintergrund gegen die grosse Schar derer, die

gerade jenen Bestrebungen , zu deren brauchbaren

und gehorsamen Werkzeugen sie sich machen, ihre

Existenz und ihre Geltung verdanken. Es kann uns

also gar nicht wunder nehmen, diese im Grunde

doch nur von einer geringen Anzahl Menschen aus-

gehende Bewegung sowohl über die Gunst der

öffentlichen Meinung, als über die Hilfsmittel der

öffentlichen Gewalten, als endlich über die Thätig-

keit der ausübenden Künstler selbst verfügen zu

sehen.

Indessen würden gleichwohl diese Bestrebungen

keineswegs eine solche Bedeutung sich haben er-

werben und bewahren können, wenn sie nicht noch

einen anderen Rückhalt hätten. Denn wenn es auch

im allgemeinen leicht gelingen mag, gewissen An-

schauungen und Bestrebungen in der Welt Geltung

und Erfolg zu verschaffen, so vermag doch diese

Geltung und dieser Erfolg nur dann einen tiefen

Halt in dem gesamten Kulturzustand einer Zeit,



Kunstinteressen und deren Förderung. \ \ 3

eines Volkes zu erlangen, wenn jene Anschauungen

und Bestrebungen von der herrschenden philo-

sophischen Weltanschauung getragen werden. Gegen-

über dem grossen urteilslosen Publikum, gegenüber

den lenkenden Organen des öffentlichen Lebens,

gegenüber dem Kreis der unmittelbar Beteiligten

steht eine Macht, in deren Händen die endgültige

Bestimmung liegt über alles, was auf geistigem Ge-

biete geschieht. Durch keine äussere Organisation

verbunden, mit keiner äusseren Macht ausgestattet,

sind es die an Kraft des Geistes, Reife der Bildung,

Höhe des Standpunktes vor ihren Zeitgenossen Her-

vorragenden, die dem geistigen Leben den Inhalt

und die Richtung geben. Jede Zeit hat innerhalb

der geistigen Bewegung, von der sie sich erfüllt

zeigt, Nachzügler zu verzeichnen, die, gleichsam

einer früheren Zeit angehörend, sich auf geistigen

Standpunkten isoliert finden, die längst in dem Fort-

gang der Entwicklung aufgegeben und verlassen

worden sind
;
jede Zeit hat aber auch eine Anzahl

Männer, die, wenn auch im einzelnen unter sich

verschieden , doch auf dem gemeinsamen Boden

einer und derselben Weltanschauung stehend, das

eigentliche hoffnungs- und zukunftsvolle Vorwärts-

streben des Geistes darstellen und alles auf ihrer

Bahn mit fortreissen , was thätigen Anteil an der

geistigen Entwickelung nehmen will. Hier liegt der

geistige Ernst, die geistige Kraft und die geistige

Grösse einer Zeit und hier liegt auch das unsicht-

bare Tribunal , vor dem alle Bestrebungen zur

Bedeutungslosigkeit und zum Untergange verurteilt

Fiedler, Schriften über Kunst. R



114 Kunstinteressen und deren Förderung.

werden, die sich nicht aus einer Mitwirkung an den

ernsten Aufgaben der Zeit rechtfertigen lassen.

Unsere Zeit bietet so gut wie manche vorher-

gehende das Schauspiel dar, dass eine bestimmte

Auffassung der geistigen Bestimmung, eine be-

stimmte Richtung des geistigen Strebens die besten

Kräfte um sich vereinigt und diejenigen zu einer

grossen Gesamtheit verbindet, die gerade ihrer Zeit

die eigentümliche Bedeutung in der ununterbrochenen

Kette von Entwickelungsphasen des geistigen Lebens

der Menschheit verleihen. Wenn wir es leicht er-

klärlich fanden, dass ein nur scheinbares Kunstleben

die grosse Menge blenden, die praktischen Mächte

des Lebens verführen, die künstlerische Thätigkeit

selbst verfälschen konnte, so ist es dagegen schwer

erklärlich, dass diese grosse Fiktion diejenigen in

einer Täuschung zu erhalten vermag, die den Ernst

und die Kraft der geistigen Arbeit in unserer Zeit

repräsentieren. Und diese Erscheinung lässt sich

nicht dadurch erklären, dass dem ganzen Gebiete

der künstlerischen Interessen, da es etwas abseits

liegt von dem , was das Denken und Forschen in

erster Linie beschäftigt, überhaupt keine Aufmerk-

samkeit vonseiten derer geschenkt würde, die ihre

Kompetenz zur Beurteilung des Wertes geistiger

Leistungen auf anderen Gebieten hinlänglich be-

weisen; es ist keine Frage, dass jene sonderbaren

Bestrebungen zur Wiedererweckung der künstle-

rischen Produktion, zur Wiederbelebung des künstle-

rischen Sinnes zu der Bedeutung und Ausdehnung,

die sie thatsächlich erlangt haben, nicht hätten ge-



Kunstinteressen und deren Förderung. IIb

langen können, wenn es nicht etwas anderes, als

blosse Gleichgültigkeit wäre, was ihnen Duldung

vonseiten des ernsten Teiles der Zeitgenossen ge-

währt. Diese Gleichgültigkeit ist auf die Dauer

nicht haltbar, und sobald irgend eine Erscheinung

des geistigen Lebens so weit herangewachsen ist,

dass sie ein einflussreiches Element in dem ge-

samten geistigen Zustand der Zeit zu werden be-

ginnt, muss sie sich mit den Mächten auseinander-

setzen , die diesen geistigen Zustand beherrschen.

Es muss vielmehr in der geistigen Richtung selbst,

von der unsere Zeit beherrscht ist, und in der ihre

bedeutendsten geistigen Erfolge liegen, der Grund

verborgen sein , aus dem den eigentlich mass-

gebenden geistigen Potenzen das Verständnis für

die wahren Bedürfnisse der Kunst verschlossen ist

;

nur so ist es zu erklären, dass diese Potenzen die

immer steigende Entwickelung von Bestrebungen

ertragen, die eine ganze Seite der geistigen Natur

des Menschen in eine beispiellose Verwirrung zu

stürzen drohen.

In der That ist durch die Entwickelung, welche

die Weltanschauung in neuerer Zeit genommen hat,

die Kunst , die künstlerische Thätigkeit als ein

Bestandteil der Welt, des menschlichen Lebens in

eine eigentümliche Stellung gedrängt worden. Indem

man sich, der Macht der exakten Erkenntnis unter-

liegend, gewöhnt hat, die Welt auf ihren positiven

Bestand zu prüfen , ist man einigermassen in Ver-

legenheit gekommen , was man mit der Kunst und

mit dem Künstler nun noch in dieser Welt beginnen



\\ß Kunstinteressen und deren Förderung.

solle. Schillers Gedicht von der Teilung der Erde,

wenn wir dasselbe nicht nur vom Poeten , sondern

vom Künster überhaupt gelten lassen , ist in einem

höchsten Sinne zur Wahrheit geworden : nicht das

ist mehr für den Künstler der grösste Grund zur

Klage, dass er ausgeschlossen sei von den Thätig-

keiten und Vorteilen des irdischen Lebens ; viel-

mehr sieht er sich überwiesen , dass er überhaupt

der Wirklichkeit gar nicht mehr angehöre, und wie

soll er sich noch mit dem Hinweis auf seine himm-

lische Heimat trösten können, wenn diese selbst zu

einem blossen Fabelreich herabgesunken ist.

Die geistige Kraft unserer Zeit findet in dem
männlichen Streben ihren Ausdruck, allem Trug und

aller Illusion zu entsagen, die Gebiete des Wissens

und Forschens von allen Irrtümern und Hirn-

gespinsten unerschrocken zu befreien , die Grund-

lagen, auf denen alle Erkenntnisse ruhen, bis in ihre

letzten Tiefen zu untersuchen , den geistigen Be-

sitz auf sichere, der Erfahrung entnommene Werte

zurückzuführen. Dieses Streben, aus der Auflehnung

gegen die Willkürherrschaft so mancher Scheinwahr-

heiten ensprungen und namentlich auf dem Gebiete

der Naturerkenntniss grossgezogen , hat nach und

nach alle Zweige des Wissens ergriffen , und wenn

dasselbe auch an sich noch nicht den Erfolg ver-

bürgt , dass Vorurteil und Irrtum wirklich allent-

halben in Aufklärung und Wahrheit verwandelt

werde, so liegt doch schon in der Tendenz selbst

das die geistige Arbeit der Zeit Auszeichnende. Er-

blickt man aber in der immer tiefer eindringenden



Kunstinteressen und deren Förderung. 117

und immer weiter fortschreitenden Erforschung er-

fahrungsmässiger Wahrheit die höchste dem mensch-

lichen Geiste gestellte Aufgabe , so muss dies not-

wendig zu einer Verminderung des Ansehens aller

derjenigen geistigen Thätigkeiten führen , die sich

einer Mitarbeit an der allmählichen Lösung jener

Aufgabe nicht rühmen können. Und allerdings stellt

sich die Wissenschaft, die dem allein sicheren Boden

der Erfahrung die allein gültige Wahrheit zu ent-

ringen sucht, mit immer grösserer Entschiedenheit

allen denjenigen Bestrebungen gegenüber, die, sei

es, wie die Religion, an der Hand der Offenbarung,

sei es, wie eine gewisse Art der Philosophie, mit

Hilfe metaphysischer Spekulationen, sei es endlich,

wie die Kunst, auf den Schwingen des Genius, den

Boden der Erfahrung zu verlassen suchen, um selb-

ständig Welten zu schaffen , die auf mancherlei

Eigenschaften Anspruch machen können, nur nicht

auf die Eigenschaft positiver Wahrheit. Mag man
auch die ganze Sphäre des Lebens , die von

diesen Bestrebungen gebildet wird , das Reich des

Ideals nennen , so ist dies doch im gründe nur

ein Notbehelf, um die Entwertung zu beschönigen,

welcher alle jene Gebiete geistiger Thätigkeit ver-

fallen sind, die früher als die höchsten menschlichen

Güter geachtet wurden. Denn alle Versuche der-

jenigen, die in der exakten Erforschung der Wirk-

lichkeit die wesentliche Aufgabe
,

ja eigentlich das

einzige der Bemühung werte Ziel des menschlichen

Erkenntnisvermögens erblicken, jenen Gebieten eine

gewisse Daseinsberechtigung gegenüber dem eigent-



HS Kunstinteressen und deren Förderung.

lieh ernsthaften und sachlichen Geschäfte des mensch-

lichen Geistes zuzugestehen , laufen zuletzt auf die

mehr oder minder unumwunden ausgesprochene

Formel hinaus, dass sich für den Menschen um das

nach immer neuer und immer grösserer Befriedigung

ringende Wahrheitsbedürfnis herum noch einige

andere Bedürfnisse gruppieren, deren Befriedigung,

wenn sich der Mensch ihrer auch nicht entschlagen

kann, doch auf keinen anderen Wert Anspruch hat,

als auf den , dem Menschen in den Mühen und

Nöten des Lebens und Arbeitens Trosterhebung,

Genuss zu gewähren.

Dieses Ergebnis der modernen geistigen Ent-

wickelung hat nicht ohne die wichtigsten Folgen

bleiben können. Hier haben wir es mit diesen

Folgen nur insoweit zu thun, als dieselben sich auf

die künstlerische Seite des Lebens beziehen. Ge-

rade der Umstand, dass man sich entwöhnt hat, in

der künstlerischen Thätigkeit, als einem Luxus des

Geistes , überhaupt noch eine geistige Arbeit im

höchsten Sinne des Wortes zu erblicken, verhindert

diejenigen, die in unserer Zeit die Würde und den

Wert der geistigen Arbeit vertreten , der künstle-

rischen Thätigkeit innerlich nahe zu treten. Diese,

wenn sie nicht überhaupt der Ansicht sind, dass die

Kunst einem überwundenen Entwickelungsstadium

des geistigen Lebens angehöre und zu einem all-

mählichen Verschwinden aus der Welt bestimmt sei,

haben doch keinen Massstab, um den Wert dessen

zu messen , was im Namen und im Interesse der

Kunst geschieht ; sie vermögen keinerlei Analogie



Kunstinteressen und deren Förderung. 119

zwischen dem Vorgang , der sich in ihrem eigenen

geistigen Thun vollzieht , und demjenigen zu er-

kennen, der dem Bemühen des Künstlers zu gründe

liegt ; sie begeben sich ihres kritischen Sinnes , so-

bald sie in Berührung mit einem Gebiete kommen,

welches ihnen so durchaus verschieden von dem
ihrigen scheint, und unterliegen so gut, wie die

Urteilslosesten, allen den alten und neuen Irrtümern,

von denen dieses ganze Gebiet umgeben ist. Dazu

kommt , dass sie jenen Bestrebungen und Thätig-

keiten , welche die Interessen der Kunst zum Vor-

wand nehmen , weil ihnen dieselben verständlich

sind, weit eher Ernst und Wichtigkeit beizumessen

geneigt sind , als der Kunst selbst , deren Wesen

ihnen unzugänglich bleibt. Man wird also ver-

geblich erwarten, dass diejenigen , die das Gebiet

wissenschaftlicher Erkenntnis mit rücksichtsloser

Energie und Klarheit vor fremden Einwirkungen

und falschen Tendenzen zu bewahren suchen , eine

wirksame Kontrolle über das ausüben könnten,

was auf dem Gebiete des Kunstlebens geschieht;

vielmehr ist gerade der geistige Fortschritt , durch

den sich unsere Zeit auszeichnet , den abenteuer-

lichen Zuständen förderlich geworden, die sich in

dem Bereich des modernen Kunstlebens entwickelt

haben.

So erscheint in der That der Anspruch der

Kunst auf eine Stellung unter den höchsten geistigen

Angelegenheiten und auf die mit einer solchen Stel-

lung verbundenen Rechte auf immer hinfällig ge-

worden zu sein. Und doch liegt hier ein grosser



120 Kunstinteressen und deren Förderung.

Irrtum verborgen. Denn was ist es , wovon man
spricht, indem man jene Thatsache konstatiert r ist

es die Kunst selbst, oder ist es nicht vielmehr nur

der überlieferte Begriff der Kunst ? Läuft das Wesen
der künstlerischen Thätigkeit wirklich darauf hinaus,

dass sich in ihr , um irgend eines Zweckes willen,

eine Umbildung oder Verfälschung der erfahrungs-

mässigen Wirklichkeit vollzieht , so müssen freilich

alle Konsequenzen hingenommen wrerden , die man
auf grund der modernen geistigen Entwickelung aus

einer solchen Auffassung ziehen kann. Aber darin,

dass sich dem Menschen bis auf den heutigen Tag

das Wesen und die Bedeutung der Kunst so dar-

gestellt hat , liegt kein Grund dafür , dass sie sich

ihm auch für alle Zukunft so darstellen müsse. Nicht

in der Kunst selbst braucht die Schuld zu . liegen,

dass sie vom Fortschritt der Erkenntnis gleichsam

zur Seite geschoben erscheint ; die Schuld daran

liegt vielmehr nur in der Ansicht, die die Menschen

von dem Wesen der Kunst haben. Und hier muss

man auf das Auffallende einer Thatsache aufmerk-

sam machen : während das ganze Gebiet des mensch-

lichen Denkens allmählich eine fundamentale Um-
wandlung und Erneuerung erfahren hat, beharrt die

Auffassung von dem Wesen der Kunst im grossen

und ganzen noch immer auf demselben Stand-

punkt, den sie in einem Zusammenhange der Welt-

anschauung einnahm, der schon seit geraumer Zeit

gänzlich durchbrochen ist. Es ist aber eine der

Voreiligkeiten, zu denen der Mensch gern geneigt

ist, die Sache für das verantwortlich zu machen,



Kunstinteressen und deren Förderung. 121

woran doch nur der unzulängliche Begriff die Schuld

trägt , den der Mensch sich von der Sache bildet.

In dem Umstand , dass die Kunst , so wie wir ihr

Wesen zu verstehen pflegen, in dem Zusammenhang

der Welt, wie wir denselben jetzt auffassen, keinen

rechten Platz hat , liegt weniger die Nötigung , die

Kunst nun überhaupt aus der Wirklichkeit in eine

Art von Nebenreich, mag man dasselbe nun als das

Reich der geistigen Liebhabereien oder als das Reich

des Ideals bezeichnen , zu verweisen , als vielmehr

die Anforderung, den überlieferten Begriff der Kunst

einer erneuten Prüfung zu unterwerfen und zuzu-

sehen, ob nicht eine neue Einsicht in das Wesen
der Kunst derselben eine ganz andere Stellung in

der Welt und im Leben anweise. Es kann natür-

lich hier nicht der Ort sein , auf diese Frage aus-

führlich einzugehen; es kann nur angedeutet werden,

welchen Weg man einzuschlagen hat, um, ausgehend

von dem Mittelpunkt moderner Denkweise, zu einem

Reiche der Kunst zu gelangen, welches keineswegs

ausserhalb der Grenzen der positiven Welt liegt.

Hat man die Kunst dann nur überhaupt wieder-

gefunden, so ergeben sich ihre natürlichen Lebens-

bedingungen von selbst, während das willkürliche

Scheinleben, in dem sie erhalten wird, niemand mehr

täuschen kann.

Das Bestreben, den gesamten geistigen Besitz

auf seine Bestandteile hin zu prüfen und sich genaue

Rechenschaft darüber abzulegen, was auf dem Grunde

der Erfahrung ruhe, was hingegen willkürliche Zu-

that und willkürliches Gebilde des menschlichen



122 Kun>tinteressen und deren Förderung.

Geistes sei, hat nothwendig dahin führen müssen,

einesteils bis zu den ersten Elementen hinabzu-

steigen, aus denen sich alle Realität emporbildet,

andernteils den Vorgang zu prüfen, durch den aus

jenen Elementen eine Realität entsteht. Bei jener

ersten Untersuchung hat man in der Sinnesempfin-

dung den Punkt gefunden, in den man den Ursprung

aller geistigen Thätigkeit, alles Bewusstseinsinhaltes

verlegen muss. Wie wir auch das unbekannte Reich

bezeichnen mögen, welches wir als hinter der Welt

der Erscheinung, in der wir leben, liegend voraus-

setzen müssen, so hängen wir doch mit jenem un-

bekannten Reiche schlechterdings nur durch die

Sinnesempfindungen zusammen ; alles was jenseits

der Sinnesempfindung vorausgesetzt werden mag,

kann nicht anders, als unzugänglich gedacht werden;

alles was diesseits der Sinnesempfindung wahrge-

nommen wird, ist bereits ein Produkt der mensch-

lichen Natur. So sind es allein die Thatsachen der

Sinnesempfindung, bei denen sich mit dem Bewusst-

sein, dass sie in Abhängigkeit von der menschlichen

Natur stehen, zugleich das andere Bewusstsein ver-

bindet, dass in ihnen dem Menschen etwas zugeführt

wird, was nicht von seiner Natur abhängig ist. Was
aber zweitens den Vorgang anlangt, vermittelst dessen

sich jene ursprünglichen Elemente zu dem unend-

lichen Reichtum entwickeln, der unser Bewusstsein

erfüllt, so sehen wir denselben, gemäss der mensch-

lichen Natur, in einem psycho-physischen Prozesse

sich abspielen, der, bei der Sinnesempfindung an-

hebend, in den sich immer steigernden Formen, die



Kunstinteressen und deren Förderung. 123

den Inhalt unseres Bewusstseins bilden, zutage tritt.

Die geistig-körperliche Organisation des Menschen

ist das Werkzeug, durch welches aus dem in der

Sinnesempfindung empfangenen Stoff das gebildet

wird, was für den Menschen die Wirklichkeit ist.

Es genügt also nicht, der naiven Anschauung von

der Realität der Aussenwelt gegenüber die Dinge

gleichsam nur mit dem Hintergedanken zu betrachten,

dass sie Erscheinungen und von unserem Vor-

stellungsvermögen durchaus abhängig seien ; viel-

mehr erscheint die gesamte Wirklichkeit in einen

subjektiven Vorgang aufgelöst, der mit einem vor-

ausgesetzten Gebiet des objektiv Seienden nur in

seinem Ausgangspunkt, in der Thatsache der Sinnes-

empfindung zusammenhängt.

Die Auffassung führt zu mancherlei Kon-

sequenzen, von denen hier nur einige von Wichtig-

keit sind. Es ist klar, dass, wenn wir die Wirk-

lichkeit nur in einem jeweiligen , in uns sich ab-

spielenden Vorgang besitzen, wir von einer ausser

uns befindlichen Wirklichkeit, die für uns zum Gegen-

stand verschiedenartiger geistiger Thätigkeiten wer-

den könnte , überhaupt nicht mehr reden können

;

somit wird jener althergebrachte Unterschied von

einer erkennenden und verschiedenen umgestalten-

den Thätigkeiten, denen der menschliche Geist die

Wirklichkeit unterwerfen könne, hinfällig. Die so-

genannte erkennende Thätigkeit, sogut wie die so-

genannten umgestaltenden Thätigkeiten müssen, wenn
auch nicht ihren Resultaten, so doch ihrem Wesen
nach insofern gleich sein, als sie in nichts anderem



124 Kunstinteressen und deren Förderung.

bestehen können , als in Formungen des gemein-

samen, in den Sinnesempfindungen gegebenen Stoffes.

Ferner sind wir nicht berechtigt, die Wirklichkeit

als auf einen bestimmten Vorgang, eine bestimmte

Form beschränkt aufzufassen ; wenn in der geistig-

körperlichen Organisation des Menschen die Mög-

lichkeit liegt , von der Sinnesempfindung aus zu

Bildungen fortzuschreiten, die entweder der Stufe

ihrer Entwicklung oder ihrem Wesen nach unter

sich verschieden sind , so hat keine dieser ver-

schiedenen Arten der Bildungen vor der anderen

einen bevorzugten Anspruch darauf, als Wirklichkeit

bezeichnet zu werden ; sobald überhaupt in der

menschlichen Natur von der in der Sinnesempfin-

dung gegebenen Anreguug aus sich ein Vorgang

entwickelt, so entsteht Wirklichkeit, wo dieser Vor-

gang auch stehen bleibe und in welcher Form er

auch zum Ausdruck gelange.

Bedenken wir nun , dass die eigentümliche

Organisation des Menschen sehr verschiedene Mög-

lichkeiten aufweist, von den Sinnesempfindungen

aus Vorgänge zu entwickeln , so werden wir den

richtigen Standpunkt gewinnen , um beurteilen zu

können , welche Stellung iunerhalb der geistigen

Lebensäusserungen des Menschen diejenige Thätig-

keit einnimmt, die es, mit Ausschluss aller anderen,

allein mit der Wirklichkeit als solcher zu thun zu

haben behauptet. Was wir die erkennende Thätig-

keit des Geistes zu nennen gewohnt sind, der es

gegeben sei, allmählich den positiven Bestand und

Zusammenhang der Welt festzustellen, so erweist



Kunstinteressen und deren Förderung. 125

sich diese auf Grund jener oben berührten Einsicht

in die Art und Weise, in der Wirklichkeit überhaupt

für uns zum Dasein gelangen kann, als ein auf der

menschlichen Organisation beruhender und durch

dieselbe sich vollziehender Vorgang, in welchem

das in der Sinnesempfindung gegebene Material in

einer Reihe von Entwicklungsstufen bis zu dem
System von Begriffen bearbeitet wird, welches, an

den sprachlichen Ausdruck gebunden , den Namen
der wissenschaftlichen Erkenntnis erhalten hat. Es

,

leuchtet ein, erstens, dass von einer Erkenntnis von I

etwas, was auch abgesehen von dieser Erkenntnis

vorhanden sei, nicht die Rede sein könne; denn

was wir erkannte Wirklichkeit nennen , ist ja nur

eine Form, an die die Entstehung der Wirklichkeit

für uns gebunden ist; zweitens, dass der sprachliche

Ausdruck, in dem alle wissenschaftliche Erkenntnis

gipfelt, nicht etwas bezeichnet, was auch ausserhalb

dieser Bezeichnung ein Dasein hätte, sondern dass

er die Wirklichkeit selbst sei, welche die Form des

Wortes angenommen habe ; denn wo sollte das-

jenige zu suchen sein, was durch den sprachlichen

Ausdruck bezeichnet würde, da ja der sprachliche

Ausdruck nur ein bestimmtes Stadium des Prozesses

ist , in dem sich von der Sinnesempfindung aus-

gehend eine Wirklichkeit bildet, wir aber von der

Existenz von irgend etwas anderem ausser der

Sinnesempfindung und diesem Vorgang schlechter-

dings nicht reden können. In der Wissenschaft

wird also die Wirklichkeit nicht erkannt, da sie als

ein der Erkenntnis zu unterwerfendes Objekt gar



126 Kunstinteressen und deren Förderung.

nicht existiert; vielmehr wird sie hervorgebracht,

und die Form, in der sie entsteht, ist die Sprache,

indem der psycho-physische Vorgang, an den ihre

Entstehung gebunden ist, sich in der Ausdrucks-

bewegung der Sprache vollendet. Läge in dem
menschlichen Organismus, wie dies ja als möglich

vorausgesetzt werden könnte , die Nötigung
,
jede

erlittene Sinnesempfindung auf Grund dieses Vor-

gangs ausschliesslich zu dieser Form der Wirklich-

keit auszubilden, so wäre allerdings die Wirklichkeit

der wissenschaftlichen Erkenntnis die einzige, welche

überhaupt für den Menschen vorhanden wäre ; aber

der menschliche Organismus ist thatsächlich mit viel

reicheren Fähigkeiten ausgestattet. Die Sprache der

Begriffe ist nicht die einzige Form , sondern nur

eine unter mehreren Formen, in denen eine Wirk-

lichkeit durch die Organisation der menschlichen

Natur zum Dasein gelangen kann oder vielmehr

gelangen muss. Wenn der in der Sinnesempfindung

gegebene Ausgangspunkt aller geistigen Thätigkeit

auch ein gemeinsamer ist , so endigen doch die

Vorgänge, die in jenem Ausgangspunkte entspringen,

keineswegs in einem gemeinsamen Ausdrucksmittel

;

und, da die menschliche Natur neben der Sprache

noch eine Reihe anderer Ausdrucksbewegungen auf-

weist
, die nicht weniger reich und wunderbar in

ihrer Vollkommenheit ausschliesslich dem Menschen

eigentümlich sind , wie die Sprache , so erkennen

wir, dass in jeder Gattung dieser Ausdrucks-

bewegungen eine Form vorliegt, in der durch den

Menschen die Wirklichkeit hervorgebracht wird.



Kunstinteressen und deren Förderung. \ 2 7

Die Sprache ist schon seit geraumer Zeit unter

dem Gesichtspunkte betrachtet worden, dass in ihr

ein innerer Vorzug sich bis zu einer äusserlich wahr-

nehmbaren Bewegung steigert, die zur Ausdrucks-

bewegung dadurch wird, dass sie in anderen intel-

ligenten Wesen Verständnis hervorruft. Betrachtet

man andere Äusserungsformen der Menschen, wie

uns dieselben in einem entwickelten Stadium in den

mimischen Gebärden, den Tönen, den bildnerischen

und malerischen Gestaltungen als die sogenannten

Mittel der Kunst vorliegen, unter demselben Gesichts-

punkte, so ist es nicht schwer einzusehen, dass in

diesen Mitteln der Kunst, so gut wie in der Sprache

der Wissenschaft die Wirklichkeit eine Form findet,

in der sie sich gleichsam der Welt der inneren Vor-

gänge der Menschen entringt. Und auch die Sprache

selbst ist keineswegs darauf beschränkt, die begriff-

liche Form der Wirklichkeit darzustellen ; als eins

der hervorragendsten Mittel künstlerischer Gestal-

tung ist sie eins der reichsten Ausdrucksmittel, in

denen die menschliche Natur den ununterbrochenen

Prozess, der von der Sinnesempfindung zu den höheren

Formen des Seienden führt, beständig zu vollenden

strebt. Es ist somit keinerlei Grund vorhanden, das

Reich der Wissenschaft als das Reich der Wirklich-

keit den verschiedenen Reichen der Kunst als Reichen

der Einbildung gegenüberzustellen ; vielmehr gebührt

den Reichen der Kunst der Platz neben dem Reiche

der Wissenschaft. Aus der unendlich komplizierten

Werkstatt der geistig-körperlichen Organisation des

Menschen geht das unaufhörlich zuströmende Material



128 Kunstinteressen und deren Förderung.

der Sinnesempfindungen fortdauernd in mannigfachen

Formen wieder hervor, und wenn die Wirklichkeit,

die uns die Wissenschaft kennen lehrt, eine von

diesen Formen ist, so tritt uns in den Welten, die

von der Kunst hervorgebracht werden, nichts anderes

entgegen, als andere demselben Boden entsprungene

Formen der Wirklichkeit.

Findet man so den Unterschied zwischen einer

dem Menschen zugeschriebenen Fähigkeit, die Wirk-

lichkeit zu erkennen und anderen ihm beigelegten

Fähigkeiten, vermöge deren er Welten, die nicht

wirklich seien, gleichsam aus nichts hervorbringen

könne, aufgehoben, so scheint damit überhaupt jeder

Unterschied zwischen Wahrheit und Irrtum, zwischen

Wirklichkeit und Einbildung unhaltbar geworden, und

man sieht sich zu der Konsequenz gedrängt, dass

alles gleichmässig berechtigt sei, was nur überhaupt

im Menschen seine Entstehung finde. Und doch ist

jene Unterscheidung keineswegs bedeutungslos ge-

worden, wenn sie auch nicht mehr so wird gefasst

werden können, dass allem, was der menschliche

Geist hervorbringt, eine von diesen Hervorbringungen

unabhängige Wirklichkeit als Richterin gegenüber-

stehe, die alles, was mit ihr übereinstimme, in das

Reich der Wahrheit, alles, was nicht mit ihr über-

einstimme, in das Reich des Irrtums verweise. Der

Unterschied zwischen Wahrheit und Irrtum, zwischen

Erkenntnis und Erdichtung beruht vielmehr, sobald

man die Entstehung aller Wirklichkeit in eine

Thätigkeit des menschlichen Geistes verlegt, eines-

teils auf Verschiedenheiten in der Art und Weise,



Kunstinteressen und deren Förderung. X 29

wie sich diese Thätigkeit vollzieht, anderenteils

darauf, wie sehr der einzelne fähig ist, sich bei

seinem geistigen Thun beständig die sinnliche Em-
pfänglichkeit zu bewahren, anstatt sich, bei gleichsam

geschlossenen Thoren der Sinne , in inhaltslose

geistige Operationen zu verlieren. In beiden Be-

ziehungen stehen sich aber Kunst und Wissenschaft

gleich. Das Verhältnis ist nicht so, dass die Kunst

ihrem Wesen nach Erdichtung, die Wissenschaft

ihrem Wesen nach Wahrheit liefern müsse ; viel-

mehr so, dass Kunst und Wissenschaft ihrem Wesen
nach Wahrheit schaffen und dass beiden in ganz

gleichem Masse die Gefahr jederzeit nahe liegt, in

Einbildung und Erdichtung zu verfallen. In ganz

übereinstimmender Weise lehrt die Geschichte beider,

dass die grosse Schar der Schwachen dieser Gefahr

beständig unterliegt , während es nur den seltenen

Starken gelingt, ihr zu entgehen. Doch es ist hier

nicht der Ort, auf diese Frage ausführlicher ein-

zugehen.

Alle diese Bemerkungen über die Stellung,

welche der Kunst in der modernen Weltanschauung

gebührt, können natürlich nicht den Anspruch er-

heben, eine Angelegenheit von so weittragender

Bedeutung auch nur in ihren allgemeinsten Um-
rissen irgendwie vollständig dem Leser nahe zu

bringen. Indessen ist das wenige, was hier darüber

gesagt, werden konnte, hinreichend, um begreiflich

zu machen, dass, wenn die angedeutete Auffassung

des Wesens der Kunst Eingang bei den Menschen

und namentlich bei denen fände , die das geistige

Fiedler, Schriften über Kunst. Q



130 Kunstinteressen und deren Förderung.

Leben beherrschen
,

jenen oben geschilderten auf

Förderung der Kunst und des Kunstlebens gerich-

teten Bestrebungen aller Boden entzogen wäre.

Denn jene Bestrebungen beruhen gerade auf der

Annahme, dass es ein Reich der Kunst gebe, welches

dem Reiche der Wirklichkeit gegenüberstehe. Auf

Grund dieser Annahme meint man, dieses Reich sei

schon da vorhanden, wo überhaupt Kunstwerke seien,

und man erhebe sich in dieses Reich, indem man in

irgend einer Weise sich mit den Kunstwerken be-

schäftige. Und daraus zieht man dann die weitere

Folgerung, dass man den Interessen der Kunst diene,

indem man einer der Kunst ermangelnden Zeit einen

aus Bruchstücken und Reminiszenzen früherer Kunst-

thätigkeit zusammengeborgten Anschein künstle-

rischer Gestaltung verleihe, und dass man den Anteil

an der Kunst fördere, indem man die mannigfachsten

Arten der Beschäftigung mit den Kunstwerken ins

Leben zu rufen und zu unterstützen suche. Fasst

man hingegen die Kunst als eine der geistigen

Thätigkeiten auf, bis zu denen die menschliche

Natur Vorgänge zu steigern vermag, in denen sich

in ihr und durch sie die ursprünglichen Thatsachen

der Sinnesempfindung zu der Welt der Wirklichkeit

gestalten, so leuchtet ein, dass Kunst nur da vor-

handen ist , wo dieser Vorgang in entstehenden

Kunstwerken wirklich diese Steigerung erfährt, und

ferner, dass von einem allgemeinen Anteil an der

Kunst nur da die Rede sein kann, wo die allgemeine

Geistesrichtung nach der Seite dieses Vorgangs hin-

neigt und wo das Kunstwerk Verständnis findet,



Kunstinteressen und deren Förderung. 131

weil es aus einem geistigen Prozesse hervorgeht,

den alle, wenn auch in geringerem Masse und mit

geringerem Erfolge, an sich selbst erleben.

Wenn nun die Kunst auf Grund dieser Auf-

fassung aus ihrer geistigen Sonderstellung befreit

würde und den ihr gebührenden Platz unter den

ebenso positiven als ernsten Aufgaben des mensch-

lichen Geistes erhielte, so würde es ganz selbst-

verständlich erscheinen, dass sie in Bezug auf ihre

Unantastbarkeit und Unabhängigkeit dieselben Vor-

teile genösse, wie die Wissenschaft. Gleichwie es

auf dem Gebiete der Wissenschaft als eine ganz

ungeheuerliche Anmassung zurückgewiesen werden

würde, wenn Leute, die selbst zu wissenschaftlicher

Thätigkeit unfähig wären, es unternähmen, fordernd

und bestimmend auf die Leistungen der Wissen-

schaft einzuwirken, so würde auch auf dem Gebiete

der Kunst das Eindringen aller jener unberufenen

Bestrebungen, die gegenwärtig mit dem Schein der

Berechtigung auftreten , von vornherein unmöglich

sein. Wenn man aber zu der Einsicht gelangt wäre,

dass eine Förderung, die es als ihre Aufgabe be-

trachtete, für das Vorhandensein und für die Be-

schaffenheit der Kunst zu sorgen, nur von denen

ausgehen könnte, die selbst produktiv thätig wären,

so würde man mit Recht zu der Frage gelangen

:

ob denn überhaupt noch von einer Förderung der

Kunst durch die Nichtkünstler die Rede sein könnte?

In der That beschränkt sich das, was als die Auf-

gabe wirklicher Förderung der Kunst für den Nicht-

künstler übrig bleibt, auf eine sehr bescheidene und
9*



132 Kunstinteressen und deren Förderung.

einfache Thätigkeit. Dieselbe hat zur Voraussetzung

das feine und vorurteilsfreie Verständnis der künst-

lerischen Kraft, wo dieselbe auftritt, und den Willen,

sich dieser Kraft unterzuordnen und ihr zu dienen,

damit sie in ihrer Entwickelung weder durch die

Ungunst der äusseren Bedingungen, noch durch den

Mangel an entgegenkommender Teilnahme gehindert

werde. Es ist schlimm, dass es heutzutage, wo es

an Eifer für die Interessen und an Aufwand von

Mitteln für die Kunst nicht fehlt, gerade an jenem

Verständnis und an jenem Willen mangelt, durch

die allein der Kunst wahrhaft genützt werden könnte.

Denn da in einer Zeit, deren Kräfte sich nach ganz

anderen Seiten hin entwickelt haben, die Zahl derer

gering ist, die die künstlerische Kraft der mensch-

lichen Natur in hervorragender Weise vertreten, so

würde man der Zeit schon mit einem verhältnis-

mässig geringen Aufwand an Mitteln und Kräften

das Mass an wirklicher künstlerischer Bethätigung,

dessen sie fähig ist, sichern können, während man
so mit einem verschwenderischen Aufwand nur ein

Zerrbild der Kunst herzustellen vermag.



MODERNER NATURALISMUS

UND KÜNSTLERISCHE WAHRHEIT.

1881.





Als auf dem Gebiete der Litteratur und der bil-

denden Kunst die realistische Auflehnung gegen

Schulzwang und Überlieferung ihre ersten Thaten

vollbrachte, konnten sich die vereinzelten Wagstücke

revulutionärer Talente inmitten allgemeiner Miss-

billigung nur wenig Anerkennung, seltene Nachfolge

erringen. Seitdem ist manches anders geworden.

Die Produktion, mochte sie auch Scheu tragen, den

realistischen Tendenzen bis zu ihren äussersten Kon-

sequenzen zu folgen , hat sich doch manche Resul-

tate der neuen Bestrebungen zu Nutze gemacht.

Die Kritik, mochte sie auch ihren, der realistischen

Doktrin prinzipiell entgegengesetzten Standpunkt

nicht aufgeben, hat sich doch nach und nach zu

einer bedingten Anerkennung verstehen müssen.

Als im Laufe der letzten Jahre in Frankreich zwei

der hervorragendsten Talente der realistischen Rich-

tung, der Maler Courbet und der Schriftsteller Flau-

bert starben, konnte ohne Widerspruch das Zu-

geständnis gemacht werden, dass es zu einem

grossen Teile den Werken dieser Beiden zu ver-

danken sei , wenn sich in den letzten Jahrzehnten

ein beständiges Streben der Künstler nach genauer



136 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Beobachtung der Natur und engem Anschluss an

das Leben geltend gemacht habe. Aber man würde

sich sehr täuschen , wenn man die Bedeutung der

realistischen Bewegung damit erschöpft glaubte.

Während man meinte , den Realismus gleichsam in

allerhand Kanäle fassen und den verschiedensten

Gebieten der Kunst zuführen zu können , war er

selbst allmählich zu einer Flut angewachsen , die

nunmehr unaufhaltsam emporsteigt und alles zu ver-

heeren und zu bedecken droht, was in dem weiten

Reiche der Kunst bisher Auge und Sinn erfreute.

Es handelt sich nicht mehr um einzelne Versuche.

Die Schulen der Realisten , Naturalisten, Impressio-

nisten, Veristen gebieten über eine gewaltige Schar

offener und geheimer Anhänger , über den Beifall

eines weiten Publikums. An der Spitze steht eine

resolute Schar radikaler Elemente, die, was als eine

einzelne Richtung entstanden war , als alleiniges

Kunstprinzip verkündigt und mit der Verachtung

alles Hergebrachten die Überzeugung verbindet, dass

ihr die Zukunft gehöre.

Es besteht ein tiefer innerer Zusammenhang

zwischen dieser Bewegung und den allgemeinen

geistigen Strebungen der Gegenwart. Die Kunst

steht nicht an der Spitze des geistigen Leben unse-

res Zeitalters ; nur im Gefolge erscheint sie der-

jenigen geistigen Tendenzen, die das Vorwärtsstreben

der lebenden Generation darstellen. Die grossen

Fragen der praktischen Gestaltung des Lebens auf

der einen Seite, die Aufgabe einer immer erweiter-

ten und vervollkommneten theoretisch-wissenschaft-



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. ^ 3 T

liehen Erkenntnis der Welt auf der anderen Seite

sind es, welche den besten Teil der intellektuellen

Fähigkeiten für sich in Anspruch nehmen und über

alle Kraft der Leidenschaft verfügen.

Es geht ein nivellirender und ein unerbittlich

positiver Zug durch die Welt. Lange hat die Kunst

gebraucht, um dem Hange der Zeit auch ihrerseits

zu folgen; nun ist aber auch für sie die Zeit der

Romantik vorüber ; mit gewaltigen Schritten sucht

sie der vorangeeilten Zeit nachzukommen. Noch
niemals , so lautet die Überzeugung der modernen

Naturalisten, haben die Künstler die Natur in ihrem

ganzen Umfange, in ihrer ganzen Nacktheit geschaut

;

noch niemals haben sie den Mut gehabt , sie un-

erschrocken so darzustellen , wie sie ist. Die ge-

samte Kunst der Vergangenheit ist eine Beschöni-

gung, eine Verfälschung der Wirklichkeit. Jetzt

erst, da die Menschheit anfängt, sich aus den Ban-

den des Vorurteils und des Aberglaubens zu be-

freien , beginnt auch der Künstler die Fesseln ab-

zustreifen, in denen ihn eine Jahrtausende alte Tra-

dition festhielt, und seinerseits dem grossen, aller

menschlichen Thätigkeit gesteckten Ziele, der Wahr-

heit, zuzustreben. Ganz ausdrücklich berufen sich

die Wortführer der Schule auf die Errungenschaften

des wissenschaftlichen Denkens. Sie beanspruchen

für die Kunst dasselbe Recht, dieselbe Freiheit, sie

erklären jeder Rücksicht den Krieg , die der Dar-

stellung des Lebens in seinem allerweitesten Um-
fange hindernd, beschränkend in den Weg treten

könnte; sie verspotten jede Regel, der die künstle-



138 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

rische Thätigkeit sich unterwerfen solle. Nicht eine

neue Entwickelungsphase der künstlerischen Thätig-

keit wird durch diese radikalen Prinzipien bezeich-

net, vielmehr besinne sich die Kunst, nachdem sie

bisher gleichsam im Stadium der Kindheit ziellos

umhergeirrt sei, endlich auf den ganzen Ernst ihrer

Aufgabe und beginne nun eigentlich zum ersten

Male Kunst im wahren, des aufgeklärten Menschen

würdigen Sinne zu sein.

Zola in seiner Charakteristik Balzacs bezeichnet

die Zeit, da dieser auftrat, als diejenige, wo die

klassische Litteratur im Absterben begriffen gewesen

sei, wo sich in der erweiterten Form des Romans

das Werkzeug gebildet habe für die umfassende

Untersuchung , der der Geist der neuen Zeit die

Geschöpfe und die Dinge zu unterwerfen begonnen

habe. Er sieht in dem Werke Balzacs die glän-

zendste Bestätigung der modernen geistigen Ent-

wicklung und rühmt von ihm, dass er die Lüge

der alten Gattungen der Dichtkunst getötet , die

Zukunft begonnen habe. In einer seiner kritisch-

polemischen Schriften , wo er die Anhänger der

naturalistischen Schule gegen die abfälligen Urteile,

gegen die Beschimpfungen in Schutz nimmt, denen

sie von Seiten der Romantiker ausgesetzt seien, be-

zeichnet er jene als die Arbeiter der Wahrheit, diese

als die Arbeiter des Ideals. Er wirft den Roman-

tikern vor , dass sie sich auf ein Dogma , auf den

Glauben an einen Gott , auf die Annahme eines

Ideals stützten ; von den Naturalisten rühmt er, dass

man sich mit ihnen auf dem Boden des Positivis-



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 139

mus fühle. Der Naturalismus sei die Litteratur eines

Zeitalters der Wissenschaft, das nur an Thatsachen

glaube. Im Oktober 1879 veröffentlichte Zola im

Voltaire seinen bekannten Aufsatz ,,Le roman ex-

perimental"; hier schildert er, wie die moderne,

auf das Experiment gegründete naturwissenschaft-

liche Methode, allmählich von der unorganischen zu

der organischen Natur aufsteigend , den Mechanis-

mus der Vorgänge nachweist ; er sieht voraus, dass

man dieselbe Methode auch auf die Vorgänge in

Gemüt und Geist des Menschen ausdehnen müsse

und betrachtet den noch in seinen Anfängen be-

findlichen , aber zu grosser Zukunft berufenen , auf

das Experiment gegründeten Roman als die unserem

wissenschaftlichen Zeitalter angemessene Litteratur

;

er stellt ihn ausdrücklich der klassischen und roman-

tischen Litteratur gegenüber, welche einem" Zeitalter

der Scholastik und der Theologie entsprochen habe.

Nicht weniger charakteristisch lauten mancher-

lei Aussprüche, die von Courbet berichtet werden

;

er bezeichnet sich als den aufrichtigen Freund der

wahren Wahrheit; den jungen Malern, die ein Ate-

lier unter seiner Direktion eröffnen wollten , ver-

kündigt er, dass die Malerei in nichts anderem be-

stehen könne als in der Darstellung von Gegen-

ständen, die der Künstler sehen und greifen könne.

Er konnte in Zorn geraten , wenn ihm nur vom
Ideal, als der Aufgabe der Kunst, gesprochen wurde.

,,Das Wesen des Realismus", so lautete sein

Bekenntnis, „ist die Negation des Ideals ; zu dieser

haben mich seit fünfzehn Jahren meine Studien hin-



140 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

geführt, und noch niemals bis zum heutigen Tage

hat irgend ein Künstler sie kategorisch zu behaupten

gewagt."

Mag man einer so konsequenten Formulierung

der neuen Lehre auch nur bei ihren extremen Ver-

tretern begegnen, so ist der Sinn, der aus jenen

Äusserungen spricht , doch ein sehr verbreiteter

;

Beweis genug sind die Zustände , die sich in den

germanischen so gut, wie in den romanischen Län-

dern, in den redenden und bildenden Künsten immer

mehr herausbilden. Und was steht der unwider-

stehlichen Macht dieser Bewegung entgegen ? Bildung

und Geschmack , ein auf Überlieferung und Her-

kommen ruhender geistiger Zustand haben nicht

die Widerstandskraft einer staatlichen und gesell-

schaftlichen Organisation. Denn der Mensch weiss

die Güter , von denen sein materielles Wohl ab-

hängt , besser zu verteidigen und ungeschmälerter

auf seine Nachkommen zu überliefern als seinen

geistigen Besitz.

Ist dem nun so, befinden wir uns wirklich in-

mitten einer Epoche, in der eine ganze Welt des

künstlerischen Lebens durch das unaufhaltsame Er-

starken und Umsichgreifen einer grossen, alles durch-

dringenden, alles erschütternden, alles umgestalten-

den Bewegung mit dem Untergange bedroht ist, so

drängen sich dem Beobachter und Beurteiler geistiger

Vorgänge zwei Fragen auf. Liegt nicht die Recht-

fertigung für das oppositionelle Auftreten jener leiden-

schaftlich entschlossenen Richtung in den Zuständen,

die sich in der künstlerischen Produktion sowohl wie



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 141

in der künstlerischen Bildung und ästhetischen Kritik

in unserem Jahrhundert herausgebildet haben ? Und
zweitens, wenn es sich herausstellen sollte, dass die

neue Richtung in ihrem Zerstörungswerk nur das

zu vernichten suche, was der Vernichtung wert ge-

halten werden müsse, kann ihr dann auch das höhere

Zugeständnis gemacht werden, dass sie das zu halten

berufen sei, was sie so anspruchsvoll verspricht?

Ziehen wir zunächst die künstlerische Pro-

duktion in Betracht , so ist es kein ganz gerechter

Vorwurf, wenn man der Zeit im allgemeinen die

künstlerische Begabung abspricht. Auch wer sich

nicht von dem Glänze blenden lässt, mit dem die

Urteilslosigkeit der tonangebenden Klassen schein-

bare und untergeordnete Begabungen umgiebt, wird

doch anerkennen müssen , dass dem verständigen

Blick sich oft gerade da, wo sich die Aufmerksam-

keit der Welt nicht hinlenkt , das Vorhandensein

echter und feiner künstlerischer Kraft enthüllt. Aber

auf eine lange Zeit, in der die gesamte künstlerische

Produktion von allgemeinen Strömungen getragen

und von hervorragenden führenden Kräften zu-

sammengehalten wurde, ist eine Zeit gefolgt, in der

die produzierenden Kräfte jeglicher Führung ent-

behren. Die Welt des künstlerischen Schaffens,

die sonst bei allem Reichtum als ein Ganzes auf-

gefasst werden konnte, erscheint jetzt wie in Tausende

von Trümmern zerschlagen. Jetzt erst hat die Zeit

des Epigonentums begonnen. Alle die Kräfte, die

an ein selbständiges, der Zeit eigentümliches grosses

Streben sich nicht anlehnen können , suchen in



| 42 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

ihrer Vereinzelung irgendwo in der Vergangenheit

einen Halt.

Alle Wege , die die Kunst jemals gegangen,

werden ausgespürt ; und waren es grosse Ge-

schlechter gewesen, die diese Wege gefunden und

gebahnt hatten, so sind es jetzt kleine Nachkommen,
die sich gross dünken, wenn sie auf denselben Wegen
wandeln. Wie ein Bann lastet diese Zersplitterung

auf allem Schaffen. Ist es zu verwundern, wenn

starke Geister auftreten, die diesen Bann zu sprengen

suchen ? Sind sie zu verdammen, wenn sie sich zu

retten suchen vor jenem Schicksale der Vereinsamung,

welchem ein vereinzeltes künstlerisches Bemühen

rettungslos verfällt? Sie wollen nicht Epigonen sein

und sich nicht dazu resignieren, dass ihre Begabung

sich in einem engen Kreise und an beschränkten

Aufgaben verbrauche ; sie fühlen Kraft genug in

sich , um die Produktion aus ihrer Zersplitterung

zu retten, um die schaffenden Kräfte um eine einzige

grosse Aufgabe zu versammeln und so der Kunst

zugleich mit einem neuen Ziele auch eine erneute

Bedeutung zu verleihen.

Die Folge aber jener Zersplitterung ist es, dass

die Kunst allmählich in Unwahrheit verfallen ist. Frei-

lich ist das Verhältnis heutzutage ein anderes, als

in jenen früheren Epochen, als Rückkehr zu Natur

und Wahrheit das Losungswort derer war, die eine

neue Zeit heraufführten. Erstarrung in Manier und

Unnatur, bewusste Abwendung von der Natur ist

nicht das, was der gegenwärtigen Produktion im

allgemeinen zum Vorwurfe gemacht werden kann.



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 143

Es sind andere Arten der Unwahrheit, welche den

Widerspruch herausfordern. Affektation ist jenes

gesamte öffentliche und private Kunsttreiben, jene

künstlich durch Nachahmen und Entlehnen aus allen

schaffensreichen Zeiten hergestellte künstlerische

Maske, in der eine Zeit einhergeht, der eine eigene

künstlerische Physiognomie versagt ist. Männlicher

erscheint es und aufrichtiger, gegen jenen Trug zu

protestieren und mit wenn auch noch so grellen

Farben zu zeigen, wie die Zeit eigentlich aussieht,

was sie aus ihren eigenen Kräften hervorzubringen

vermag. Affektation ist aber das Kennzeichen nicht

nur jenes äusserlichen Kunstlebens ; ihr verfällt die

gesamte Produktion, wenn sie nicht von allgemeinen,

sich von selbst darbietenden Aufgaben zusammen-

gehalten und getragen wird. Denn nun sind die

Künstler in die Notwendigkeit versetzt, zu suchen,

und wer suchen muss, der zeigt dadurch von vorn-

herein, dass er das einfach Natürliche, Selbstver-

ständliche, was nicht gesucht zu werden braucht,

entbehrt und nur das Entlegene, das Aussergewöhn-

liche finden kann. Es hat etwas Verzweifeltes, zu

sehen, wie die künstlerischen Triebe und Kräfte, in

Ermangelung eines ihnen durch Zeit und Umstände

gegebenen Gebietes, ratlos nach irgend einem Boden

suchen, auf dem sie sich entwickeln können. Das

Suchen nach Stoffen ist eine der verhängnisvollsten

Notwendigkeiten, in welche ein werdelustiges künst-

lerisches Streben sich versetzt finden kann. Unaus-

bleiblich ist es, dass dem Stoffe eine affektierte

Wichtigkeit und Bedeutung zu teil wird, und wenn



[ 44 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

das der unbedeutenden und unlauteren künstle-

rischen Kraft willkommenen Vorschub leistet, so ist

es für den hervorragenden Künstler das leidige

Hindernis, welches ihm die Möglichkeit einer rein

künstlerischen Wirkung verkümmert.

Was wird dem Publikum in Poesie und bilden-

der Kunst alles vorgeführt, wie wird seine Wiss-

begierde, seine Neugierde, sein eingebildetes ge-

schichtliches und kulturgeschichtliches Interesse,

seine archäologischen Neigungen und anderes mehr

ausgebeutet! Es ist ein Wetteifern, wer ein neues

Stoffgebiet entdeckt, auf welches er das Interesse

möglichst weiter Kreise konzentrieren kann. So

entstehen alle die Moderichtungen in der heutigen

Produktion, die wechseln und sich ablösen gemäss

dem ebenso schnell erschöpften wie leicht erregten

Anteil der grossen Masse.

Derselbe Umstand , der in den unteren und

mittleren Sphären diese ganze Welt des künstle-

rischen Scheines und Truges hervorruft, wird aber

unwillkürlich und unausweichlich auch den höchsten

und ernstesten Begabungen verderblich. Was sich

ihnen in ihrer Zeit und in der sie umgebenden

Welt nicht von selbst darbietet, das müssen sie

anderswo suchen , und in dieser notgedrungenen

Entfernung von dem Bewusstsein der Welt, der sie

angehören, in der Entfremdung von dem grossen

geistigen Besitz, der das Gemeingut ihrer Zeit-

genossen ist, liegt die unverschuldete Affektation,

die oft unbewusste Unwahrheit ihrer Leistungen.

Sie flüchten zu den grossen Vorbildern der Ver-



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 145

gangenheit und machen sich zu Schülern einer Zeit,

der man hätte angehören mögen, die man aber

nicht zurückrufen kann. Sie retten sich in Vor-

stellungskreise , die keine Macht mehr über den

Menschen besitzen, sie fühlen sich vereinsamt und

unverstanden und anstatt der Welt anzugehören,

suchen sie sich eine kleine Welt zu bilden, die ihnen

angehört. Sie stehen nicht an der Spitze ihrer Zeit, <

sondern ausserhalb derselben.

Es ist sehr bezeichnend, dass heutzutage vor-

zügliche Leistungen, namentlich auf poetischem Ge-

biete, solchen gelungen sind, die, einem beschränkten

Kreise angehörend, sich in diesem ausgelebt haben.

Man denke an Erscheinungen, wie Reuter und Keller.

Ihre Leistungen ruhen auf einem positiven Boden,

sind natürlich und gesund emporgewachsen , ihnen

gleichsam zugewachsen, sind durchaus wahr und,

wenn ihre Bedeutung auch eine beschränkte ist, so

sind sie doch innerhalb dieser Beschränkung un-

mittelbar verständlich. Sobald sich aber die künst-

lerische Kraft auf dem grossen Schauplatz der Welt

befindet , sobald sie es versucht , teilzunehmen an

dem Kämpfen und Streben der grossen Zeitmächte,

sobald sie das Leben der Zeit mitleben will , um
aus ihm die Kräfte zu dem eigenen Dasein zu ge-

winnen , fühlt sie keinen Boden mehr unter sich

und muss sich erst künstlich einen Boden suchen,

auf dem sie Fuss fassen kann. Man kann darum

das Unternehmen jener Naturalisten nicht unerklär-

lich, ja sogar nicht ungerechtfertigt finden. Sie

wollen auf eigenen Füssen stehen und sie sind zu-

Fiedler, Schriften über Kunst. JQ



146 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

gleich entschlossen, mit ihrem Wollen und Denken

der Zeit anzugehören , in der sie leben. Sie zer-

stören rücksichtslos jene ganze Welt eines innerlich

unwahren Schaffens und behandeln die idealen

Stätten, die sich ein höheres künstlerisches Bedürfnis

gegenüber einer feindlichen realen Welt bewahrt hat,

als eine Zuflucht für überwundene Irrtümer und ver-

altete Vorurteile. Sie stellen den Künstler wieder

auf den Boden der ihn umgebenden Welt und mitten

in seine Zeit hinein. Sie zeigen ihm das Leben

wie es ist und verlangen von ihm nichts anderes,

als dessen getreue Darstellung. Sie sehen das

Leben vor sich, und diese Thatsache ist ihnen ge-

nügend; sie fragen nicht und urteilen nicht, wie es

anders und besser sein könnte und sollte; sie ver-

senken sich in seine Betrachtung und sein Studium

und haben so den grossen unerschöpflichen und zu-

gleich einzigen Stoff gefunden, der niemals veraltet,

der das Gemeingut des allgemeinsten Verständnisses

ist, der, sobald er nur einmal entdeckt ist, sich als

der naturgemässe und selbstverständliche darbietet

und nicht gesucht zu werden braucht.

Aber das naturalistische Prinzip wendet sich

nicht nur gegen eine Produktion, die auf ihm ganz

entgegengesetzten Anschauungen ruht; es dringt

auch da auf seine volle Durchführung, wo es zwar

anerkannt wird, aber doch nur zu einer bedingten

Anwendung gelangt. Hier nun erscheint es doppelt

im Recht. Es giebt einen uneingestandenen halben

Naturalismus, der aller Berechtigung entbehrt. Es

ist nur Zaghaftigkeit, Schwäche, falsche Scham, was



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. |47

jene verstohlenen Naturalisten hindert, das mit Be-

wusstsein und Offenheit zu thun, wozu sie sich doch

getrieben sehen. Es ist ein Verdienst, das künstle-

rische Bestreben aus dem Banne von Rücksichten

zu befreien, die eines inneren künstlerischen Grundes

entbehren. Hat sich aber der Naturalismus erst

von aller Rücksicht emanzipiert, so sieht er sich

durch sein eigenes Prinzip unaufhaltsam vorwärts

gedrängt. Jeder Folgende wird den Vorhergehen-

den zu überbieten suchen, indem er immer mehr

und mehr der natürlichen Lebensvorgänge in den

Kreis der Darstellung zieht , indem er seine Dar-

stellung immer treuer , immer unverblümter zu

machen bestrebt ist.

Es ist die Zuversicht der jungen Schule, dass

sie, die ihre steigende Entwickelung in der zweiten

Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts gefunden hat,

das zwanzigste und wohl noch einige folgende Jahr-

hunderte beherrschen werde. Wenn sie auf die

Stellung und auf die Ausbreitung sieht, die sie in

verhältnismässig kurzer Zeit den älteren Richtungen

der Produktion gegenüber erlangt hat, so mag sie

in ihrer Zuversicht wohl bestärkt werden. Neben

der Produktion steht aber noch eine andere Macht,

mit der sich jede neue Erscheinung auseinander-

zusetzen hat. Die naturalistische Bewegung musste

erst zu einer gewissen Bedeutung heranwachsen,

ehe es deutlich zu Tage treten konnte , welche

Schranken ihr in der gesamten geistigen Ver-

fassung der Gesellschaft entgegenstehen , was sie

zu überwinden hat, um an die Stelle des flüchtigen

10*



14S Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Beifalls einer urteilslosen Menge den dauernden

Besitz einer unbestrittenen Anerkennung zu setzen.

Wir haben uns sagen müssen , dass ihr in ihrem

Widerspruche gegen die herrschenden Zustände auf

dem Gebiete des künstlerischen Schaffens die Be-

rechtigung nicht abzusprechen sei ; wir müssen sie

in diesem zweiten Kampfe beobachten und zusehen,

ob dem herkömmlichen Verhältnis, in dem die Welt

zur Kunst steht, mehr berechtigte Widerstandskraft

gegen ihre radikalen Ansprüche innewohnt, als den

bisher herrschenden Kunstrichtungen selbst.

Wenn man sich der Wahrnehmung nicht ver-

schliessen kann , dass sich die künstlerische Pro-

duktion in tausend Nebenwege vereinzelt, so wird

man auch der anderen Wahrnehmung beipflichten,

dass der Anteil des Publikums an den künstlerischen

Leistungen nicht von einheitlichen grossen Impulsen

belebt wird. Die Kunst ist dem Schicksal verfallen,

ein Gegenstand des Genusses, nicht des Bedürfnisses

zu sein. Und welcher Art des Genusses ! Es herrscht

in denjenigen Sphären, in denen einiges künstlerische

Interesse zu den Requisiten eines verfeinerten Daseins

gehört, eine gewisse geistige Blasiertheit ; die hefti-

geren , tiefer gehenden Erregungen bleiben meist

den Fragen des materiellen Interesses vorbehalten.

Daher ein gewisses Verhalten den künstlerischen

Leistungen gegenüber, welches bei allem scheinbaren

Anteil, bei aller wirklichen Bereitwilligkeit zu mate-

riellen Opfern doch denjenigen zur Verzweiflung

treiben kann , der seine ganze Existenz für sein

Streben einsetzt. Denn es ist kein Miterleben des



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. |49

künstlerischen Thuns, aus dem allein Verständnis

und mit dem Verständnis Interesse erwachsen kann,

sondern nur ein Entgegennehmen der fertigen

Leistung. Die Begeisterung, die den Menschen

konzentriert und in einer bestimmten Richtung fort-

reisst, erscheint ersetzt durch eine behagliche Genuss-

• sucht , die allem etwas abzugewinnen weiss. An
Stelle der Überzeugung ist es die Laune , welche

die Wahl bestimmt. Eine beständig wechselnde

Vorliebe kann in jeder neuen Erscheinung immer

nur wieder eine neue Mode erkennen, die eine Zeit-

lang die künstlerische Genussfähigkeit befriedigen,

sie dann übersättigen und einer neuen Mode den

Platz einräumen wird. Wohl mögen ernsthafte Be-

gabungen jede Berührung mit diesen Sphären zu

vermeiden suchen, die Ausbeutung derselben denen

überlassend , die im Grunde keinen höheren An-

spruch machen, als einer Liebhaberei zu genügen;

nur zu häufig aber müssen sie die Erfahrung machen,

dass in der geistigen Verfassung derjenigen Klassen,

die nun einmal das grosse Publikum für die Erzeug-

nisse der künstlerischen Thätigkeit bilden, ein un-

überwindliches Hindernis für jeden dauernden und

allgemeinen Aufschwung liegt. Wer nicht verborgen

und gänzlich vereinsamt bleiben will, der sieht sich

auf jenes Publikum angewiesen und, indem er

der Gefahr zu entgehen sucht, seine Kraft und

Schaffenslust durch den Mangel an Teilnahme ver-

siegen zu sehen, gerät er in die nicht geringere

Gefahr, das Werk, an dem der ganze Ernst und

der ganze Wert seiner Natur teil hat, der Seichtig-



150 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

keit , Oberflächlichkeit , Frivolität preisgegeben zu

sehen.

Vergegenwärtigt man sich das, so kann man
einer Bewegung die innere Berechtigung nicht ab-

sprechen , die sich mit Entschiedenheit und Mut
gegen solche Zustände auflehnt. Der Versuch

wenigstens ist gemacht, die Kunst aus den Händen

anspruchsvoller und im Grunde gleichgiltiger Lieb-

haberei zu erlösen, sie auf den grossen Schauplatz

des Lebens zurückzuführen. Ist es doch die aus-

gesprochene Absicht jener Neuerer, nicht der Unter-

haltung, nicht dem Vergnügen dienen zu wollen;

vielmehr indem sie die Wahrheit und nur die Wahr-

heit als ihr Ziel hinstellen, versuchen sie, ihrer Auf-

gabe den höchsten Ernst zu verleihen, den nur über-

haupt ein menschliches Unternehmen haben kann.

Sie wenden sich nicht an jene überfeinerten Klassen,

die nur vorübergehender Aufregungen fähig sind;

sie wollen ein Werk schaffen, welches sich an das

allgemeinste Interesse wendet und durch die Leiden-

schaft und die Begeisterung, aus denen es hervor-

gegangen ist , die Masse derer fortreisst , die der

Leidenschaft und der Begeisterung noch fähig sind.

Kämpft die emporstrebende Richtung gegen die

innere Teilnahmlosigkeit des breiten Kunstpulikums,

so befindet sie sich auch in entschiedenem Wider-

spruch gegen die Formen , die das Verhältnis zur

Kunst in dem engeren Kreise derer angenommen
hat, die aus der Kunst den besonderen Gegenstand

ihres Interesses machen. Hier begegnet sie entweder

einer vornehm resignierten Abwendung von allen



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 151

modernen künstlerischen Bemühungen oder der An-

massung, die Produktion einer fremden Autorität

unterwerfen zu wollen.

Freilich ist es nur durch das Einleben in jene

vorzüglichsten, aus früheren Zeiten auf uns gekom-

menen Werke möglich, sich das höchste Verständnis

für die Leistungen der künstlerischen Fähigkeit zu

erwerben. Und kann man dann denen , die dies

erreicht haben, einen Vorwurf machen, wenn es

ihnen unmöglich erscheint, das überhaupt als eine

Welt der Kunst anzuerkennen, was durch einen so

weiten Abstand von derjenigen Welt der Kunst ge-

trennt ist, zu der sie den Zugang gewonnen haben?

Aber das Studium der Kunstwerke soll mehr geben

als Urteil, mehr als eine gesteigerte Empfindung für

die bewundernswerten Leistungen der höchsten

künstlerischen Kraft; es soll hinter den Kunst-

werken jene Kraft selbst erkennen lehren. Höher

als alle Leistungen, die vergänglich sind und ver-

alten , steht die menschliche Natur , die in jeder

Generation wieder jung wird. Sie ist es, die sich

zu allen Zeiten nach allen Seiten ausleben muss,

wenn auch in ihrem reichen und wechselvollen

Leben bald die eine , bald die andere Seite sich

kräftiger und glänzender hervorthut. Dann aber

begreift man , dass die Kraft sich als Kraft fühlt

und nicht vergleicht, dass sie leben will, weil sie

da ist, und sich auflehnt gegen jene, die alles vor-

nehm ignorieren, was nicht den höchsten Begriffen

der -Kunst entspricht. Man begreift, dass die Kraft,

die vorwärts strebt, die Raum haben will für ihre



152 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

eigene Entwickelung , sich rücksichtslos gegen das

Alte in Geltung zu setzen sucht , dass sie sich bis

zur Geringschätzung, bis zur Verachtung des Alten

getrieben sieht , da dieses ihr als Hemmnis ihrer

eigenen Entfaltung entgegentritt.

Ist es die radikale naturalistische Schule, welche

die Berechtigung des künstlerischen Schaffens jenen

gegenüber wahrt, welche der Gegenwart diese Be-

rechtigung bestreiten, so ist sie es auch, welche aller

unberechtigten Kritik am rücksichtslosesten spottet

und für die Freiheit und die Selbständigkeit der

Kunst eintritt.

Der gewöhnlichen Tageskritik gegenüber be-

darf es freilich kaum einer ausdrücklichen Auf-

lehnung
;
gewohnt nur an dem Hergebrachten sich

zu erproben, die vorkommenden Erscheinungen in

ihre Rubriken einzuordnen, ist sie durch das Auf-

treten einer so radikalen Neuerung desorientiert.

Ihr gegenüber wird eine Produktion, der nur einige

Kraft innewohnt, auf die Dauer immer im Recht

bleiben. Einer nachdrücklicheren Verwahrung be-

darf die produktive Kraft gegenüber der Autorität,

die ihr im Namen des guten Geschmacks entgegen-

tritt. Mit keinem Ausdruck kann mehr Missbrauch

getrieben werden, als mit diesem. Das, was man
anspruchsvoll so zu nennen pflegt, ist in der Regel

doch nur ein unklares Gemisch von Gewohnheiten

und hergebrachten Meinungen. Es beruht auf der

Autorität dessen, was durch eine bereits erworbene

Anerkennung geheiligt ist, sich Anerkennung nicht

erst zu er-werben braucht. Es kennzeichnet sich



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. ] 53

durch eine übermässige, unfruchtbare Pietät für das

Vorhandene, die allem Unproduktiven eigen ist, und

versagt jeder Erscheinung den Beifall, die sich nicht

durch ein überliefertes Vorbild zu rechtfertigen ver-

mag. Dieser gute Geschmack ist der Tod für alle

Produktion ; ihr ist Freiheit und Spielraum vor

allem nötig. Es ist ein Beweis von Ursprünglich-

keit und Kraft, wenn Künstler auftreten, die alle

jene Fesseln sprengen. Wenn man vor die Alter-

native gestellt ist, denen beizupflichten, die, jeder

produktiven Fähigkeit ermangelnd , nur ängstlich

besorgt sind, dass das unangetastet gewahrt bleibe,

was sie als eine geistige Errungenschaft , als einen

geistigen Besitz ansehen, oder denen, die im Gefühl

ihrer produktiven Kraft den Besitz geringachten,

wenn er nicht zu neuem Besitze führt, die jeder Zeit

bereit sind, die Vergangenheit preiszugeben, weil

sie in sich selbst die Gewähr einer Zukunft haben:

auf welche Seite möchte man sich wohl wenden ?

Auch ist es im Grunde nur eine Frage der Zeit,

ob jener gute Geschmack einer künstlerischen Er-

scheinung , welche ihm Hohn spricht , Widerstand

leisten kann. Das Leben hat eine unwiderstehliche

Macht , und während alle , die schaffen , wenn sie

auch zugleich zerstören, dem Leben angehören und

mit ihm vorwärts schreiten, treten diejenigen, die

an dem Bestehenden festzuhalten suchen, allmählich

aus dem unaufhaltsam sich erneuernden Leben

heraus, bleiben zurück, vereinsamen, um endlich

ganz zu verschwinden. Jede Zeit hat solche Reste

ihrer eigenen Vergangenheit, sie gehören den oberen



154 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Schichten der Bildung, niemals aber den treibenden

entwicklungsfähigen Elementen an, sie vermögen

den Gang der Zeit weder aufzuhalten noch zu lenken.

Das Auftreten jener naturalistischen Bestre-

bungen enthüllt aber noch ganz andere Gegen-

sätze, als jene mehr der Oberfläche der Bildung an-

gehörenden. Der geistige Zustand einer Zeit ruht auf

tieferen und festeren Grundlagen. Indessen wenn

es altgeheiligte Bildungsmächte sind , die sich dem
Vordringen jener jungen radikalen Scharen ent-

gegenstellen , so sind doch auch die Triebfedern

dieser nicht bloss individuelle Willkür und Über-

mut ; vielmehr sind es auch hier Überzeugungen ; es

sind neue geistige Mächte , in deren Namen der

Kampf geführt wird. Das ist bei dem ganzen Streit

der eigentlich wichtige und wesentliche Punkt; denn

hier erscheint er nicht als ein müssiger Schulstreit,

sondern als das Zeichen eines Gegensatzes , der

nicht nur Generationen, sondern Zeitalter zu trennen

geeignet ist.

Würde von der neuen Schule die Forderung

der Naturwahrheit als eine Forderung neben oder

über jenen mannigfaltigen Forderungen geltend ge-

macht, welche von jeher an die Kunst gestellt wor-

den sind, so würde damit weder etwas Neues ge-

schehen , noch würde der uralte Streit der Ästhe-

tiker dadurch um einen Schritt dem Austrage näher

gebracht. Das Neue in der Doktrin des modernen

Naturalismus, das, was dieselbe von allen früheren

Theorien unterscheidet , besteht darin , dass sich

durch sie der Streit um das Wesen der Kunst auf



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 155

einen neuen höheren Standpunkt verlegt findet.

Denn der Widerspruch jener Neuerer richtet sich

nicht gegen bestimmte Forderungen der Ästhetik,

sondern gegen die Voraussetzung selbst, unter der

es überhaupt möglich geworden ist , die künstle-

rische Thätigkeit bestimmten Forderungen zu unter-

werfen. Diese Voraussetzung aber findet sich in

einer Weltanschauung , die , so alt sie sein mag,

doch immer nur eine menschliche Anschauung und

als solche dem Wechsel , der Vergänglichkeit aus-

gesetzt ist. Es ist die im naiven Volksbewusstsein

erzeugte, in Mythologie und Religion grossgezogene,

in der philosophischen Spekulation zu ihrer höchsten

Form ausgebildete Anschauung von dem Abfall der

Welt von einem Ideale und von der ihr in allmäh-

lichem Fortschritte bestimmten Rückkehr zu dem-

selben. Es ist das synthetische Bedürfnis des Men-

schen , welches ihn anleitet , die Welt , das Leben

des Menschengeschlechtes als ein Ganzes , Plan-

massiges , nach einer Bestimmung sich Entwickeln-

des aufzufassen. Es kennzeichnet sich dadurch eine

Denkweise , die eine überaus grosse Rolle in der

Geschichte des menschlichen Geistes gespielt, Völ-

ker und Zeitalter beherrscht hat.

Es kann sich hier nicht darum handeln , die

unendlichen Formulierungen, in die jene Anschauung

eingegangen ist, den umfassenden Kreis von geistigen

Fragen, in denen sie ihre Wirkung bewiesen hat,

auch nur anzudeuten. Es handelt sich hier nur um
ihren Einfluss auf die Auffassung der künstlerischen

Thätigkeit. Hier hat sie sich in sehr früher Zeit



15R Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

wirksam erwiesen, um der künstlerischen Fähigkeit

die Bedeutung eines Mittels, eines Werkzeugs zu

geben. Es hat sich die Ansicht herausgebildet,

dass die Kunst einen ganz bestimmten Teil der

dem menschlichen Geschlecht gestellten Aufgaben zu

lösen habe. Die Kunst erschien an dem grossen

Erlösungswerke beteiligt, welches den eigentlichen

Inhalt des Lebens der Menschheit ausmachen und

sich mit Hilfe der grossen Mächte, von denen eben

die Kunst die eine sei, in einer allmählich aufsteigen-

den Entwickelung vollziehen solle.

Da das der Menschheit gesteckte Ziel nirgends

gegeben war als im menschlichen Geiste, so war es

kein ein für allemal feststehendes Ziel, sondern dem
Wechsel der Annahmen und Auffassungen unter-

worfen. Je nachdem es sich in der Meinung der

Menschen gestaltete, musste auch die spezielle Auf-

gabe der Kunst eine andere werden. So weit haben

gerade in jüngster Zeit die Meinungen über diese

Aufgabe auseinandergehen können, dass den einen

zufolge die Kunst den ihr zufallenden Anteil an dem
grossen Werke des menschlichen Geistes bereits ge-

löst habe und verschwinden könne , während die

anderen in der Kunst gerade eine von den Mächten

erblicken, die das Menschengeschlecht, welches seiner

Aufgabe nur zu leicht uneingedenk werde, zu dieser

zurückzuführen und bei ihr zu erhalten geeignet sei.

Trotz ihres schroffen Gegensatzes kommen diese

Ansichten doch eben darin überein, dass die künst-

lerische Thätigkeit durch einen Zweck bestimmt sei,

welcher nicht von ihr abhänge, dass sie gleichsam



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 157

der Kontrole einer Macht unterworfen sei, welcher

es obliege, dafür zu sorgen, dass sie ihrer Pflicht

genüge.

Die Wissenschaft hat einen langen Kampf um
ihre Befreiung gekämpft. Wie ein Bann haben auch

auf ihr die Nachwirkungen jener Weltanschauung

gelegen. Wohl mögen sie sich auch heute noch

hier und da fühlbar machen ; aber auf dem Gebiete

wissenschaftlicher Erkenntnis ist doch der künstliche

Bau, den eine vielleicht allzu kühne Philosophie auf-

geführt hatte, allmählich in Trümmer gegangen. Die

Weisheit des Menschen ist heutzutage die, weniger

nach einer Bestimmung und einem Plane zu fragen,

die ausserhalb seiner Erfahrungssphäre liegen , als

vielmehr die Aufgaben zu erfassen, die um ihn liegen,

an ihnen seine Fähigkeiten zu erproben und zu ent-

wickeln. Denn er weiss, dass er dadurch eben seine

Bestimmung erfüllt und dass das, was er einen Plan

nennen könnte, doch immer erst hinterher in das

vergangene Leben gelegt werden könne.

Während in Wissenschaft und Leben dieser

realistische Sinn sich immer weiter verbreitet, immer

mehr erstarkt, meint man, die sogenannten idealen

Güter um so eifriger vor ihm bewahren zu müssen.

Unter ihnen steht die Kunst obenan. Hierher hat

sich jene ältere Sinnesart geflüchtet, nachdem sie

sich nach und nach aus allen Positionen im Leben

und im Wissen vertrieben gesehen hat. Mit Eifer

und Hartnäckigkeit verteidigt sie die Kunst gegen

jeden Angriff, der auf ihre bisherige Stellung unter-

nommen wird ; und es gelingt ihr in der That in-



15S Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

mitten einer grossen Bewegung des geistigen Lebens,

in der die Befreiung der geistigen Arbeit errungen

wird , ein ganzes grosses Gebiet dieser geistigen

Arbeit unter ihrem Banne zu halten. Wird doch

noch heute dem Reiche der Wirklichkeit das Reich

der Kunst gegenübergestellt als ein solches, in dem
der Mensch einem Ideale sich zu nähern suche, ein

Ideal zu erreichen strebe, welches über der Wirk-

lichkeit sei. Daher noch heute der Streit der Mei-

nungen über die eigentliche Natur dieses voraus-

gesetzten Ideales , die Verschiedenartigkeit der

Forderungen an die künstlerische Thätigkeit , der

Gesetze für dieselbe , welche aus den Ansichten

über ihre Aufgabe abgeleitet werden , kurz , der

ganze Apparat einer anspruchsvollen und eng-

herzigen Ästhetik.

Hier zeigt sich nun die eigentliche Bedeutung

der naturalistischen Bewegung. In ihr vollzieht sich

die Emanzipation der Kunst aus der Bevormundung

durch eine fremde Autorität. Indem sie rücksichtslos

mit den alten idealistischen Anschauungen bricht,

macht sie allen Streit der Ästhetik müssig, alle

Forderungen der Ästhetik gegenstandslos. Während

die Mächte, die das sogenannte ästhetische Leben

bisher beherrschten, sie gering achten oder ver-

dammen als in ihre Welt nicht gehörig, hat sie

diese zusammenbrechende Welt bereits verlassen

und sich selbst zu einer Macht in einer Welt ge-

macht
, die auf ganz neuen geistigen Grundlagen

ruht. In der radikalen naturalistischen Richtung

tritt die künstlerische Thätigkeit in die grosse



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 159

geistige Bewegung ein, die eine neue Welt von

einer alten auf immer trennen zu wollen scheint.

In dieser verlässt sie das Reich der Einbildungen

und Träume und fordert ihren Platz auf dem festen

Boden der Wirklichkeit. Sie will nicht mehr Mittel

sein für fremde Zwecke, sie will von jedem Zwange

befreit sein; ihre ganze Vergangenheit erscheint ihr

wie mit Fesseln belastet und von allerhand Schran-

ken eingeengt. Nun erst erscheint sie sich frei.

Nicht mehr geblendet von Vorurteilen, nicht mehr

irre geleitet von falschen Zielen, meint sie zum
ersten Male die Welt , die wirkliche Welt zu er-

blicken und sieht in ihr eine unendliche Aufgabe

vor sich.

So scheint die naturalistische Richtung in der

Kunst gegen alles im Rechte bleiben zu wollen, was

ihr entgegengesetzt werden könnte. Es sind ver-

brauchte Waffen, deren man sich gegen sie bedient.

Entschlossenheit , Kraft und Vorwärtsstreben sind

auf ihrer Seite, Der Geist der neuen Zeit selbst

ist es, der sie beseelt un'd in dessen Namen sie

streitet. Und doch ist noch eine Frage übrig. Mag
man sich der Einsicht nicht verschliessen können,

dass die modernen Naturalisten in ihrer Auflehnung

gegen die auf dem Gebiete der Kunst noch herrschen-

den Anschauungen und Zustände im Recht sind, so

darf man darüber doch nicht vergessen, das von

jenen ausgesprochene Prinzip selbst und die Art

seiner Bethätigung in der künstlerischen Produktion

der Prüfung zu unterwerfen. Hier allein ist der

Punkt getroffen, auf den es ankommt. Die Frage,



1(30 Moderner Naturalismus und künstlerische "Wahrheit.

ob das naturalistische Prinzip in der Kunst über-

haupt berechtigt und zu dulden sei , kann nur für

diejenigen noch offen stehen, welche sich von einer

rückläufigen Bewegung des geistigen Lebens einigen

Erfolg versprechen, welche die letzten Reste einer

in Trümmer gegangenen Weltanschauung auf das

Gebiet der Kunst retten und dort für alle Zeiten

in Sicherheit bringen möchten, welche davon träumen,

dass es eben doch ein märchenhaftes Reich der

Schönheit, des Ideals gebe, welches jenseits dieser

schnöden Wirklichkeit stehe und von dem uns die

Kunst ab und zu Kunde zukommen lasse. Für

diejenigen aber , welche der modernen geistigen

Bewegung sich anschliessen und vor der notwendigen

Konsequenz nicht zurückschrecken, dass von ihr alle

Seiten des geistigen Lebens ergriffen werden müssen,

kann die Frage nur die sein , ob die modernen

Naturalisten dieser Konsequenz in ihrem Prinzipe

den richtigen Ausdruck geben und ob sie in ihren

eigenen Werken das erfüllen, was sie fordern. Nicht

ob Wahrheit das ausschliessliche Prinzip der Kunst

sei, sondern was Wahrheit im künstlerischen Sinne

sei, ist die Frage, die der Lösung bedarf. Dies ist

der einzige Weg, auf dem man zur Klarheit über

Wert und Unwert der modernen naturalistischen

Bestrebungen gelangen kann. Und wenn es sich

dann zeigen sollte, dass jene tief eingewurzelte Ab-

neigung gegen diese Produktion, jene durch keine

Argumentation zu widerlegende Überzeugung von

ihrem künstlerischen Unwerte doch im Recht wäre,

so würde sie sich nunmehr auf Gründe stützen,



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. \ Q {

die vom Standpunkte der Naturalisten selbst zu-

gegeben werden müssten.

Es ist oft betont worden, dass die der natura-

listischen Richtung angehörenden Künstler nicht die

Wahrheit, sondern nur die Wirklichkeit darstellen.

Die naturalistischen Künstler sagen dagegen mit

Recht, dass nur die Wirklichkeit wahr sei, dass es

ausserhalb der Wirklichkeit keine Wahrheit geben

könne, und dass nur der die Freiheit und die natür-

lichen Rechte der Kunst vertrete , der die unbe-

schränkte Darstellung der Wirklichkeit zu ihrer aus-

schliesslichen Aufgabe mache. Hier zeigt es sich

nun, dass es leichter ist, sich frei zu machen, als

frei zu sein. Einfach, klar und unwidersprechlich

klingt jenes Dogma. Aber die geistige Kraft, die

so kühn in der Bekämpfung dessen war, was ihr

Widerstand leistete, bescheidet sich schnell, wo es

sich darum handelt, die errungene Freiheit weiter

zu entwickeln. Denn der Begriff der Wirklichkeit,

bei dem jene Neuerer sich beruhigen, ist ein sehr

unentwickelter und bildet in seinem unentwickelten

Zustande gerade die Fessel, die sich der moderne

Naturalismus selbst anlegt , nachdem er sich von

allen anderen Fesseln glücklich befreit hat.

Der moderne Naturalist wirft die Frage , was

nun eigentlich die Wirklichkeit sei , ebenso wenig

auf, wie der naive, jeglichen philosophischen Sinnes

entbehrende Mensch. Jenem so gut wie diesem er-

scheint die Frage vollkommen überflüssig. Sieht er

nicht Natur und Leben um sich her, unabhängig

von ihm und ausser ihm, unendliche Formen und
Fiedler, Schriften über Kunst.



162 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

ewig wechselnde Vorgänge, und doch jede Form,

jeden Vorgang fest und in ihrem Bestände gegeben?

Das gerade ist der Ruhm des Naturalisten, dass er

die Kunst auf die Erde zurückgeführt hat. Wo
Geist und Phantasie immer geneigt sind, ihren

eigenen Luftgebilden nachzugehen, da weiss er

immer festeren Grund unter sich, je mehr er auf

dem Boden der gegebenen Wirklichkeit Fuss zu

fassen sucht. Wenn aus der Ferne die Dinge der

Welt undeutlich und schwankend erscheinen, manche

Täuschungen, manche Irrungen zulassen, so weiss er,

dass sie doch eine feste Gestalt haben und dass es

kein anderes Mittel giebt, sich vor Irrtum und

Täuschung zu schützen, als sich den Dingen der

Welt zu nähern, sie immer energischer mit den

Sinnesorganen zu ergreifen, sie bis in ihre kleinsten

Bestandteile zu verfolgen. So steht er, das Indi-

viduum, mit ganz freiem, aufgeklärtem, jeder binden-

den Tradition, aller drückenden Vorurteile ledigem

Geiste zum allerersten Male der Welt gegenüber.

Wenn der wissenschaftliche Forscher auf seine Weise,

durch keine Rücksicht geleitet ausser derjenigen der

Erkenntnis, in die vor ihm und um ihn liegende

Welt eindringt, sie nach allen Seiten hin rastlos

durchforscht und bis zu ihren äussersten Grenzen

der Erkenntnis zu unterwerfen sucht, so sieht auch

der Künstler die neue unendliche Aufgabe vor sich,

auf seine Weise die Welt immer mehr und mehr in

der unerbittlichen Positivität ihrer Formen und ihrer

Vorgänge zu erfassen, immer weiter in alle noch so

verborgenen Schlupfwinkel des Lebens vorzudringen



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 163

und der Welt zu ihrem eigenen Erstaunen durch

seine Darstellungen zu zeigen, wie sie nun eigent-

lich in ihrer unbeschönigten Wahrheit, in ihrer un-

verhüllten Nacktheit ' aussieht.

So natürlich, so selbstverständlich erscheint

diese Auffassung von der Stellung des künstlerischen

Individuums der gegebenen Wirklichkeit gegenüber,,

dass sie, ohne nur irgendwie Gegenstand des Zweifels

zu werden
,

jenen aufgeklärten Künstlern die ge-

gebene Voraussetzung ihrer Thätigkeit ist. Was.

aber sind die Konsequenzen dieser Auffassung, dieser-

Voraussetzung ? Die künstlerische Thätigkeit , mag
sie dichtend, mag sie gestaltend die Welt zu zeigen'

unternehmen wie sie ist, muss sich unter den Zwang
der Dinge begeben , sie muss sich zur Sklavin der

Wirklichkeit machen. Aus dieser wesentlichen Kon-

sequenz ergeben sich alle übrigen von selbst. Auf

der einen Seite die Gleichgiltigkeit für die Be-

schaffenheit des darzustellenden Stoffes — denn seine

Wirklichkeit ist im gründe sein einziger Wert —

„

ein sich immer steigerndes Suchen nach Gebieten,,

die der Darstellung noch nicht erschlossen sind ; auf

der anderen Seite der Wetteifer , wer nur immer

seinen Vorgänger an rücksichtsloser Offenheit , an

gesuchter Ausführlichkeit der Darstellung überbietet.

In jeder Hinsicht bietet die naturalistische Litteratur

die ausgiebigsten Beispiele ; sie hat sich bis zu der

Schilderung selbst der verborgensten Lebens- und

Gesellschaftszustände gesteigert ; sie ist in der Dar-

stellung von der Aufdeckung des psychologischen

Zusammenhanges zu den Versuchen physiologischer

11*



\ (}4 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Begründung fortgeschritten. Und was hat nicht

alles die bildende Kunst zum Stoffe ihrer Darstellung

gemacht ! Wie ist sie bei ihrer Darstellung zu

Werke gegangen, um , sei es in minutiösester Aus-

führung , sei es in grob frappanter Wiedergabe ge-

wisser hervortretender Bestandteile der Erscheinungen,

ihren Zweck, die Enthüllung der wahren Gestalt der

Dinge, zu erreichen.

Das Ziel, dem die naturalistische Richtung zu-

getrieben wird , besteht so auf Seiten der künstle-

rischen Individualität in einer Neutralisierung der-

selben, auf seiten der Produktion in einer auf dem
Wege der Schilderung oder Darstellung zu erreichen-

den Inventarisierung der Welt. Je mehr nun die

künstlerische Individualität auf ihre besondere Be-

deutung verzichtet und sich zum blossen Werkzeuge

zu machen sucht, desto mehr konzentriert sich aller

Wert , alle Wichtigkeit auf das Werk , zu dessen

Hervorbringung sie dient. Dieses Werk aber er-

scheint als ein allmählich sich vervollständigendes.

Indem die künstlerische Darstellung Schritt für Schritt

sich der Wirklichkeit bemächtigt, fügt sie Besitz zu

Besitz, und wenn die Aufgabe ungeheuer ist., so er-

scheint es doch nicht unmöglich , dass in endlicher

Zeit das ganze Gebiet des Seienden in seiner wahren

und wirklichen Gestalt zum Ausdruck gebracht

werde. Betrachtet man das Ziel genauer , dem die

naturalistische Kunst zustrebt , so ist dasselbe im

gründe ein nützlich-lehrhaftes. Es handelt sich um
ein Feststellen dessen , was wirklich ist , damit die

Menschen vor Irrtum und Täuschung bewahrt wer-



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 165

den. Darauf läuft schliesslich die ganze Kunst hin-

aus ; freilich eine arge Ernüchterung nach allen den

erhabenen Zwecken, die eine frühere Zeit der Kunst

beilegte.

Aber die Konsequenz , die aus jener Voraus-

setzung für die Thätigkeit des Künstlers sowohl, wie

für die Natur seines Werkes sich ergiebt , macht

sich nun auch schliesslich in den Wirkungen gel-

tend, die eine so gestaltete Kunst auf die Menschen

ausübt. Der Umstand , dass in der künstlerischen

Darstellung nichts anderes zur Erscheinung kommen
soll , als das thatsächlich Wirkliche , kann nur ein

Wiedererkennen des in der Wirklichkeit Gekannten

oder eine Neugier nach dem noch nicht Gekannten

erzeugen. Rechnet man dazu ein gewisses harm-

loses Vergnügen , bestimmten Dingen in der Dar-

stellung wieder zu begegnen, die man in der Wirk-

lichkeit kennt , und eine weniger harmlose Freude,

Dinge an das Licht der Öffentlichkeit gezogen zu

sehen, die sonst unter einem gewissen Schleier ver-

borgen zu sein pflegen, so sind so ziemlich alle die

bemerkenswerten Wirkungen genahnt, die eine natu-

ralistische Kunst auf ihr Publikum ausüben kann.

Man sieht , in welches Gewebe von unentrinn-

baren Konsequenzen sich die Kunst verstrickt sieht,

wenn ein Prinzip seine Durchführung findet, welches

vorgiebt , die Kunst frei zu machen , indem es sie

zur Wahrheit zurückführt. Das, was die neue Schule

verspricht, ist in keiner Weise geleistet. Abgesehen

davon , dass sie die Kunst unter ein neues Joch

beugt
,

gelingt es ihr nicht einmal , sie der alten



\ 66 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Fesseln zu entledigen. Die unveränderliche Grund-

lage der gesamten Entwicklung , welche die Auf-

fassung der künstlerischen Thätigkeit durchlaufen

hat, ist jener Dualismus, in dem sich der künstle-

risch begabte Mensch und die gegebene Wirklich-

keit gegenüber gestellt werden. Alle die Ansichten,

die sich über das Wesen der künstlerischen Thätigkeit

im Laufe der Zeit und im Anschluss an die grossen

Wandlungen der menschlichen Denkungsart gebildet

haben, ruhen auf jener Voraussetzung. So mannig-

faltig sie sein mögen , so lassen sie sich unter die

beiden grossen Gesichtspunkte der nachahmenden

Darstellung und der Umgestaltung der Wirklichkeit

bringen. Die Bedeutung der Kunst liegt dann ganz

folgerichtig in einem Zwecke, und ihre Entwicklung

ist nichts anderes als die allmähliche Verwirklichung

einer gegebenen Aufgabe. Jene jüngere Schule, die

sich ein so weltstürmendes Ansehen giebt , richtet

ihren Widerspruch doch nicht gegen jene wesent-

liche Voraussetzung; sie aeeeptiert die Gegenüber-

stellung von Künstler und Wirklichkeit, sie tritt auf

die Seite derer, die in der Darstellung der Wirk-

lichkeit
, nicht in der Umgestaltung derselben das

Wesen der künstlerischen Thätigkeit sehen; sie ver-

legt die Bedeutung der Kunst in einen Zweck und

erwartet von ihr die Lösung einer Aufgabe. So

erscheint die ganze Neuerung doch nur als eine

Variation über das alte Thema. Stand die Kunst

sonst im Dienste der Schönheit und des Ideals , so

steht sie nun unter der viel härteren Botmässigkeit

der Wirklichkeit. So kann es nicht anders kommen,



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. {Q'J

als dass ihre Leistungen peinlich und ängstlich wer-

den und zugleich peinigend für diejenigen , die sie

sich anzueignen suchen. Muss es nicht jeder fühlen,

der jenen modernen naturalistischen Leistungen

einige Aufmerksamkeit zuwendet , dass die präten-

dierte Erlösung der Kunst in die Freiheit von Natur

und Leben nur ein falsches Vorgeben ist, und dass

jene Leistungen, wie sie unter dem Druck und in

der Enge der Wirklichkeit entstanden sind , nun

diesen Druck und diese Enge dem Menschen erst

recht fühlbar machen ? Hat man nicht den Eindruck,

als ob in solcher Kunst die Wirklichkeit , die zwar

dem Wollen und Thun der Menschen feste Schran-

ken setzt, der Betrachtung aber ein ewig wechseln-

des und flüchtiges Spiel bleibt , nun auch für die

Betrachtung zu unveränderlichen Formen erstarrte

und sich wie ein lastender Alp auf Sinn und Geist

legte ? Wird nicht das Leben gleichsam erst ge-

tötet, damit es ja dem untersuchenden Auge, der

sezierenden Hand nicht entfliehe , und starrt uns

nicht aus diesen Kunstgebilden eine Wirklichkeit

an, die eben doch keine Wirklichkeit, sondern nur

eine Maske
,
gleichsam ein Gespenst der Wirklich-

keit ist? Und das ist der letzte und höchste Punkt

des Misslingens, zu dem der moderne Naturalismus

auf seinem Wege gelangt. Sein gewaltiger Eifer

gegen alles , was er in der Kunst der Vergangen-

heit als Lüge, als Verhüllung, als Beschönigung der

Wahrheit brandmarkt, schützt ihn nicht davor, selbst

etwas als das Bild der Wirklichkeit auszugeben, was

doch nur eine Verfälschung der Wirklichkeit ist.



1(jS Moderner Naturalismus und künstlerische "Wahrheit.

Wie aber steht es endlich mit dem grossen

Zwecke , der endgiltigen Aufklärung des mensch-

lichen Geistes, an dem die Kunst , nachdem sie im

Naturalismus ihre Reife erlangt habe, mit zu arbeiten

berufen sei ? Man stelle sich vor , dass die Kunst

auf den Bahnen des Naturalismus weiter und weiter

fortschreite , dass sie allmählich den Thatbestand

der Welt und des Lebens in immer ausführlicheren

und getreueren Schilderungen feststelle , dass sie

gleichsam die wahre Gestalt der Dinge und der

Vorgänge in unvergänglichen und unveränderlichen,

mit aller ihr zu geböte stehenden Positivität aus-

gestatteten Bildern ein für allemal niederlege : wird

dieser der Menschheit geschenkte Schatz scheinbarer

Wahrheit nicht viel mehr ein Hindernis als ein

Hilfsmittel der Aufklärung sein? Denn niemals sind

Irrtum und Täuschung gefährlicher und mächtiger,

als wenn sie mit dem Anspruch auftreten, die end-

lich gefundene definitive Wahrheit darzustellen.

Hätte die moderne naturalistische Schule in

ihrem der Berechtigung nicht entbehrenden Kampfe

gegen Missbrauch , Vorurteil , Irrtum sich zugleich

den Ruhm erwerben wollen, einen wahrhaften Fort-

schritt einzuleiten, so hätte sie, anstatt der vorlauten

Anmassung, mit der sie das wahre Kunstprinzip als

bereits gefunden ankündigte , ein etwas bescheide-

neres aber tiefer eindringendes Bemühen, die ge-

suchte Wahrheit allererst zu finden, beweisen müssen.

Nachdem alle bisherigen Auffassungen von dem
Wesen der künstlerischen Thätigkeit Antworten auf

die Frage gewesen waren, was mit der Wirklichkeit



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 169

zu geschehen hätte , um sie zur Kunst zu erheben,

hätte der Widerspruch gegen diese Auffassungen

von der neuen Frage ausgehen müssen , ob man
überhaupt berechtigt sei, von einer Wirklichkeit zu

sprechen , die dem Künstler als Gegenstand seiner

Thätigkeit gegeben sei.

Die modernen Naturalisten brüsten sich gern

damit , auf dem Gebiete der Kunst die Vertreter

desselben Geistes zu sein, der auf dem Gebiete des

wissenschaftlichen Denkens zur Herrschaft gelangt

ist. Und doch ist dieser moderne künstlerische

Naturalismus nicht viel mehr, als die Karikatur des

modernen wissenschaftlichen Geistes. Sein Kunst-

prinzip ist ein fast kindlicher Standpunkt , der nur

durch die masslose Überhebung seiner Vertreter und

durch die Urteilslosigkeit des Publikums zu seiner

gegenwärtigen Bedeutung hat gelangen können. Er

beruht auf einer Anschauung, die wohl hinreichen

mag, wo es sich um das gewöhnliche Bewusstsein

des alltäglichen Lebens handelt, die sich aber als

ganz ungenügend und ganz unhaltbar erweist , wo
der Mensch von der Oberfläche des Lebens sich in

die Tiefen der Betrachtung und der Forschung zu

versenken unternimmt.

Nichts anderes als ein ganz naiver Realismus

ist es , der zum Angelpunkte der künstlerischen

Thätigkeit gemacht werden soll. Indem man vor-

giebt, die Kunst auf die Höhe zu erheben , auf der

der wissenschaftliche Geist steht
,

gründet man sie

auf eine Anschauung , die von dem wissenschaft-

lichen Geiste längst hat überwunden werden müssen,



170 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

damit nur überhaupt ein Fortschritt in der Er-

kenntnis möglich werde. Das ist der Punkt , aus

dem allein der moderne Naturalismus zugleich zu

erklären und zu widerlegen ist. Was nützt es, wenn

er es unternimmt, die Kunst aus dem dogmatischen

Schlummer zu erwecken, in dem sie unter der Herr-

schaft älterer ästhetischer Theorien gehalten worden

ist , um sie sofort in einen neuen dogmatischen

Schlummer zu versenken ?

Der entscheidende Wendepunkt für den nach

Erkenntnis strebenden Geist tritt in dem Augen-

blicke ein, wo sich dem tieferen Nachdenken die

anscheinend mit absoluter Realität ausgestattete

Wirklichkeit als ein trügerischer Schein enthüllt,

wo sich die Einsicht aufthut, dass das menschliche

Erkenntnisvermögen nicht so einer von ihm un-

abhängigen Aussenwelt gegenübersteht, wie ein

Spiegel dem Gegenstande, dessen Bild in ihm er-

scheint, sondern dass das, was man Aussenwelt

nennt, das ewig wechselnde und ununterbrochen

von neuem sich erzeugende Resultat eines geistigen

Vorganges ist. So folgenreich diese Einsicht für

die Entwickelung der menschlichen Erkenntnis ge-

wesen ist, so ist sie doch infolge einer eigentüm-

lichen Beschränktheit von jeher für die Unter-

suchungen über das Wesen der künstlerischen

Thätigkeit ungenützt geblieben. Dies mochte so

lange erklärlich sein, als die künstlerische Thätig-

keit überhaupt nicht als mit der wissenschaftlichen

Thätigkeit an einer und derselben grossen Aufgabe

arbeitend angesehen wurde, als man alles, was Er-



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 171

kenntnis genannt werden konnte, so ausschliesslich

als die Aufgabe des denkenden Menschen betrach-

tete, dass man für den künstlerisch bildenden Men-

schen nach einer durchaus anderen Aufgabe suchen

musste. Nun aber eine Schule auftritt, welche den

grossen Schritt zu thun vorgiebt, die künstlerische

Thätigkeit als in dem Dienste derselben Aufgabe

stehend darzustellen, an der die forschenden Kräfte

des Menschen unablässig arbeiten, wie ist es mög-

lich, dass die Aufgabe so durchaus oberflächlich

aufgefasst wird, wie dies von jenen modernen

Naturalisten thatsächlich geschieht ?

Die Frage, was Wahrheit ist, gilt nicht nur für

das Gebiet philosophischer Erkenntnis, auf dem sie

allein gestellt zu werden pflegt, sie gilt ebenso auch

für das Gebiet künstlerischer Gestaltung. Nicht nur

dem denkenden Menschen wird sich die uralte

Weisheit immer von neuem aufdrängen , dass das

Seiende eigentlich das Nichtseiende ist; nicht nur

der Philosoph wird sich in dem Streben, den realen

Grund der Dinge zu erfassen, von Zuflucht zu Zu-

flucht vertrieben sehen, um schliesslich sich mit der

Überzeugung zu bescheiden, dass der Mensch einen

anderen festen Boden nicht unter sich hat, als seine

eigene nicht ermattende geistige Thätigkeit ; auch

der künstlerisch bildende Mensch, wenn er nach

nichts anderem strebt, als in seinem Gebilde die

Wahrheit von Natur und Leben zu erfassen, wird,

sofern er überhaupt befähigt ist, durch die Ober-

fläche hindurchzudringen, zwar begreifen, dass ihm

Wahrheit nur aus dem Boden der seiner Erfahrung



172 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

zugänglichen Wirklichkeit erwachsen könne, zugleich

aber wird er einsehen, dass seine Thätigkeit sich

auf keine andere Wirklichkeit berufen kann, als auf

diejenige, die sie selbst in ihren Gebilden hervor-

bringt. Man darf sich nicht scheuen, nach dem
Verständnis der Thätigkeit des Künstlers auf Grund

von Einsichten zu suchen, nach denen man nur die

erkennende Thätigkeit des Menschen zu beurteilen

gewohnt ist. Es ist sehr ungerechtfertigt, wenn

man zwar zugiebt, dass das, was im philosophischen,

im wissenschaftlichen Sinne Wahrheit zu nennen sei,

vom menschlichen Geiste nicht gefunden, sondern

erzeugt werde, und zugleich den Künstler auf ein

ihm fertig entgegentretendes Erfahrungsgebiet ein-

schränken will, welches alle Wahrheit enthalte, die

für ihn in Frage kommen könne. Es ist ein ver-

hängnisvoller Irrtum, zu meinen, der Künstler ver-

lasse die Wahrheit, überschreite dieselbe, wenn er

sich nicht darauf beschränkt, der kühle Beobachter

und Schilderer dessen zu sein, was dem gewöhn-

lichen Bewusstsein als wahr und wirklich erscheint.

So wenig der wissenschaftliche Geist vorhandene

Wahrheit findet, so wenig darf der künstlerische

Geist sich damit befassen, Gegebenes darzustellen.

So oft aber freilich blosses Gelehrtentum, welches

der Aufbewahrung dessen dient, was der vor-

dringende Geist sich errungen hat, mit wahrer

Wissenschaftlichkeit verwechselt wird, so oft wird

auch für künstlerisches Bemühen gehalten, wo doch

nur die Mittel der Kunst in äusserlicher W7
eise ver-

wendet werden, um etwas im Bilde vorzuführen,



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 173

was im allgemeinen Bewusstsein längst fertige Ge-

stalt gewonnen hat.

Will man sich den Unterschied zu lebendigem

Bewusstsein bringen, der jenen vorgeblichen Realis-

mus von dem wahren künstlerischen Realismus

trennt, so muss man sich gegenwärtig halten, dass

alle Wirklichkeit nichts anderes ist, als das jeweilige

Resultat eines sinnlich-geistigen Vorgangs, dessen

Anfänge in dem dunklen Gebiet der sinnlichen Em-
pfindung verschwinden und der sich aus diesen dem
Lichte des Bewusstseins entzogenen Anfängen zu

der mannigfaltig wechselnden Bestimmtheit und

Fülle der Erscheinungen entwickelt und ausbreitet.

Wie wunderbar nun auch die Welt den Menschen

umgeben mag, so herrscht doch eine gewisse be-

schränkte Übereinstimmung unter dem, was die

Menschen als Wirklichkeit besitzen. Es ist als ob

sich jener Prozess in einer gewissen Gleichmässig-

keit vollziehe, als ob er, von denselben Anfängen

beginnend, in denselben Bahnen ablaufe, zu den-

selben Resultaten führe. Es hat sich gleichsam ein

bestimmtes Kapital von Vorstellungen gebildet, an

dem alle teilhaben, mit dem alle gleichmässig

schalten, von dem jedes Stück dasselbe Gepräge

hat und von jedem wiedererkannt und anerkannt

wird. Wie erstarrt erscheint der Vorgang, in dem
die Aussenwelt vor dem menschlichen Bewusstsein

aufsteigt. Die Gebilde, die in und durch den Men-

schen entstehen, treten ihm als von ihm unabhängige,

unveränderliche gegenüber und üben einen Zwang

auf ihn aus , aus dem er sich um so weniger be-



174 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

freit, als er ihm als Zwang nicht zum Bewusstsein

kommt.

Das ist die Welt, auf die sich jener moderne

Naturalismus angewiesen sieht. Nach ihm steht der

Künstler von vornherein der Welt gegenüber. Von
diesem Standpunkte aus geht er an die Betrachtung

und Wiedergabe der Wirklichkeit. Seine Thätig-

keit ist ein Beschreiben und Darstellen von Dingen

und Vorgängen, die jedermann zu Gebote stehen,

der Freude daran hat, sie aufzusuchen und den

Mut, sie auszusprechen. Seine Entwickelung be-

schränkt sich darauf, dass sein Blick sich schärfen,

seine Geschicklichkeit sich vervollkommnen kann.

Die äusserliche Nähe, in die er die Dinge zu sich

heranzubringen sucht, kann die innerliche Entfernung

nicht aufheben, durch die er sich von der Welt ge-

schieden fühlt.

Der wahrhaft künstlerisch begabten Natur aber

ist die Welt nicht jenes Bilderbuch, als welches sie

dem gemeinen Bewusstsein erscheint, welches ge-

nauer oder weniger genau zu kennen bei vielen

Menschen den ganzen Unterschied der Begabung

ausmacht. Sie empfindet den Zwang, der ihr auf-

erlegt ist, wenn sie sich innerhalb der Wirklichkeit

des gemeinen, in Gewohnheit und Erstarrung ver-

fallenen Bewusstseins eingeschlossen findet. Sie

unterliegt aber diesem Zwange nicht, sondern stellt

in sich selbst gleichsam den zu neuer Freiheit ge-

langten Prozess dar, in dem die Wirklichkeit sich

für den Menschen gebildet. Was sie umgiebt, er-

scheint ihr wie leblose, unverstandene Larven, so-



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 175

lange sie damit kein anderes Bewusstsein verbindet,

als ihr überliefert ist. Sie verlässt den Standpunkt

der Welt gegenüber, sie fühlt sich selbst als einen

Bestandteil der Welt. Mit allen ihren Fähigkeiten

drängt sie sich an die Welt, sie möchte sie erfassen,

eins mit ihr werden. Da fühlt sie in leidenschaft-

licher Erregung die ununterbrochen sich wieder-

holenden tausend und abertausend Eindrücke, denen

ihre Sinnesorgane offen stehen, sie geht gleichsam

in der Welt auf, indem sie sich nur wie der Punkt

vorkommt, in welchem die chaotisch durcheinander-

wogenden getrennten Elemente sich treffen , sich

vereinigen, sich ordnen, sich gestalten. Nun er-

scheint ihr die Trennung aufgehoben, die Scheide-

wand gefallen , die sie von der Welt als etwas

Fremdem schied. Sie weiss es nicht als eine Wahr-

heit, die ihrem Verstände sich aufnötigt, es ist ihr

ein inneres Erlebnis, dass jene Trennung von Welt

und Individuum nur ein trügerischer Schein ist, und

dass die Welt im Individuum ihre immer sich er-

neuernde Entstehung vollzieht. (

Das Wort ist unvermögend, diesen Vorgang zu

schildern, es kann ihn nur andeuten. Wer ihn aber

einmal begriffen hat, der vermag den unermesslichen

Unterschied zu erkennen, der die geistige Thätig-

keit desjenigen, der die Welt als ein ihm gegen-

überstehendes Objekt der Erkenntnis und der Dar-

stellung betrachtet , von der geistigen Thätigkeit

desjenigen trennt, der sich selbst als die notwendige

Bedingung für das Dasein der Welt empfindet.

Dieser Unterschied besteht in der wissenschaftlichen
N



j[76 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Thätigkeit so gut, wie in der künstlerischen, hier

scheidet sich die wahrhaft bedeutende geistige

Thätigkeit von der gewöhnlichen geistigen Arbeit

des alltäglichen Bedürfnisses.

So haben diejenigen ebenso unrecht, welche

behaupten, dass der Künstler nur dann in den

Grenzen der Wirklichkeit und Wahrheit bleibe,

wenn seine Gebilde in sklavischer Treue das aus-

drücken, was in dem Durchschnittsbewusstsein der

Menge die Wirklichkeit ist, wie auch diejenigen,

welche den Künstler aus den Grenzen der Wirklich-

keit hinausweisen und ihm, indem sie ihn zu be-

freien meinen, neue Fesseln anlegen. Wo enge und

beschränkte Köpfe sich aus dumpfer Gewohnheit

nicht zu erheben vermögen, da treten empfängliche,

reiche und kräftige Naturen mit neuen Fähigkeiten

und neuen Forderungen auf; sie meinen nicht die

Welt der Wirklichkeit verlassen zu müssen , um
ihrem Bedürfnis nach Wachstum und Freiheit ge-

nügen zu können ; wenn sie die Enge der Wirklich-

keit sprengen, in der sie von Gewohnheit und Über-

lieferung festgehalten werden, so thun sie dies aus

der innersten Überzeugung, dass dies eben die

Wirklichkeit nicht sei, die ihnen von anderen ge-

zeigt wird; sie thun es im Bewusstsein der Kraft,

die ihrem Blick und ihrem Geiste die Welt in ganz

anderer und neuer Fülle, Klarheit und Bestimmtheit

erstehen lässt. Sie werden inne, dass sie die Wirk-

lichkeit, die vor ihren Blicken schwindet, nicht

anders bannen, zur Bestimmtheit und zur Dauer

zwingen können, als in ihrer eigenen zu immer ent-



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. J77

wickelterem Ausdruck sich steigernden geistigen

Thätigkeit.

Eine ältere philosophische Überzeugung be-

trachtete die Denkthätigkeit allein als diejenige Er-

kenntnisquelle, die Gewissheit geben könne. All-

mählich trat die Sinnlichkeit als erst untergeordnete,

dann gleichberechtigte Erkenntnisquelle an ihre Seite.

Wenn man jetzt der Ansicht ist, dass keinerlei Denk-

thätigkeit Erkenntnis geben könne ohne sinnliche

Anschauung, so ist man auf der anderen Seite auch

zu der Überzeugung fortgeschritten, dass in jeder

sinnlichen Anschauung schon eine geistige Thätig-

keit enthalten sei. "Man weiss, dass nicht nur die

höchsten Formen der Gewissheit, in denen sich die

Wirklichkeit i recht eigentlich in ihrem innersten

Wesen zu ^enthüllen scheint, wie die Kräfte und die

Gesetze, weitgetriebene Abstraktionen des Ver-

standes sind, sondern dass schon die einfachste

Anschauung, in der man meinen könnte, nur erst

den Stoff für die Operationen der Denkthätigkeit

zu empfangen, bereits ein geistiges Gebilde ist.

Nicht anders aber verhält es sich mit der Thätig-

keit des Künstlers. Der erste Versuch, sich der

Wirklichkeit in ihren einfachsten Formen und Vor-

gängen zu bemächtigen, führt zu einem geistigen

Resultat, in dem sich die gefundene, die erfasste

Wirklichkeit darstellt. Aller Fortschritt, alle weitere

Entwickelung der künstlerischen Thätigkeit beruht

auf der in ihren künstlerischen Gestaltungen sich

aussprechenden Weiterentwickelung jener ersten

geistigen Gebilde, in denen sich der künstlerische
Fiedler, Schriften über Kunst. j_9



178 Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Geist zuerst der Wirklichkeit vergewisserte. Auch

der Künstler erhebt sich von Abstraktion zu Ab-

straktion, und je höher die geistigen Formen sind,

zu denen sich der sinnliche Stoff emporgestaltet,

desto mehr und mehr erhebt sich der Künstler aus

der Verworrenheit, Unbestimmtheit, Flüchtigkeit der

Anschauung in eine klare, bestimmte, dauernde Wirk-

lichkeit empor.

In dieser Wirklichkeit tritt uns nicht mehr der

einzelne Fall, der vorübereilende Vorgang, die ver-

einzelte Gestalt entgegen; wenn in ihr das niedere,

unentwickelte Bewusstsein eine Welt der Erfindung

zu sehen meint, so ist sie doch für den künstle-

rischen Geist selbst die notwendige Form, in der

sich ihm das ganze ungeheure Gebiet von Leben

und Natur zusammenfasst, in der er die Wirklich-

keit, die sich nach allen Seiten vereinzelt und ver-

flüchtigt, sammelt, festhält und zur Dauer zwingt.

Wenn nun das, was der Dichter schildert, was

der bildende Künstler darstellt, keinem Vorgange,

keiner Erscheinung gleich ist, mit denen man es

vergleichen kann, so darf man sich darum doch

nicht das Recht anmassen, den Künstler des Ver-

lassens der Wirklichkeit, der Unwahrheit zu be-

schuldigen. Wo hat man den Massstab, mit dem
man den Künstler messen könnte? Darf man den

geringen Grad von Klarheit, den geringen Umfang,

bis zu dem man die eigene Anschauung von Natur

und Leben entwickelt hat, zum Vorbilde nehmen,

um darnach die Wahrhaftigkeit jenes erweiterten

und entwickelten Weltbildes zu beurteilen? Im



Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit. 1 79

Gegenteil, man muss an der Hand des Künstlers

die drückende und trübe Enge des eigenen Bewusst-

seins zu verlassen suchen, man muss sein eigenes

Bewusstsein zu dem Weltbewusstsein erweitern und

steigern, welches in den grossen Werken der Dichter,

in den Gebilden der Maler und Bildhauer nieder-

gelegt ist. So wird man inne werden, dass man
die Wirklichkeit nicht zu verlassen braucht, wenn

man den wahren Künstlern auf ihren Wegen folgen

will, sondern dass man überhaupt nur dann An-

spruch auf ihr Verständnis hat, wenn man in ihren

Werken und durch dieselben die Wirklichkeit und

nichts anderes als die Wirklichkeit erst kennen und

verstehen lernt. Denn alle wahre Kunst — und

das allein ist das Wesentliche an ihr — fasst in

einer höchsten geistigen Verarbeitung eine ungeheure

Fülle von Erfahrungen zusammen, und wenn ihre

Gebilde typisch genannt werden, so hat dies keinen

anderen Sinn als den, dass in ihnen ganze unend-

liche Reihen von Lebensformen und Lebensvor-

gängen zum Lichte der Verständlichkeit und Klar-

heit erhoben erscheinen.

Nur so aufgefasst ist die künstlerische Thätig-

keit eine wahrhaft freie ; nur so erscheint sie erlöst

sowohl von dem Drucke, den die kurzsichtige An-

nahme eines ihr gegenüberstehenden Wirklichkeits-

vorbildes auf sie ausübt, als auch von dem Dienste

aller fremdartigen, ihr willkürlich aufgenötigten Auf-

gaben. Nur so folgt die Kunst keinem anderen

Gesetze, als dem ihrer innersten eigensten Natur.

Folgt man diesem freien Spiel der künstlerischen

12*



ISO Moderner Naturalismus und künstlerische Wahrheit.

Kräfte, so erkennt man, dass die Kunst nicht ver-

urteilt ist, in den Niederungen einer Wirklichkeit

hinzuschleichen, die die Wirklichkeit aller Menschen

ist, dass sie aber auch nicht den zweifelhaften Beruf

hat, aus einem fabelhaften Reiche herabzusteigen, um
den Menschen aus der Wirklichkeit zu erlösen.

Wenn von alters her zwei grosse Prinzipien, das

der Nachahmung und das der Umwandlung der

Wirklichkeit, um das Recht gestritten haben, der

wahre Ausdruck des Wesens der künstlerischen

Thätigkeit zu sein, so scheint eine Schlichtung des

Streites nur dadurch möglich, dass an die Stelle

dieser beiden Prinzipien ein drittes gesetzt wird,

das Prinzip der Produktion der Wirklichkeit. Denn

nichts anderes ist die Kunst, als eins der Mittel,

durch die der Mensch allererst die Wirklichkeit

gewinnt.

So beruht aller Fortschritt in der Erkenntnis

des Wesens der Kunst auf der Entwickelung des

Begriffes der künstlerischen Wahrheit. Man musste

auf der Seite der modernen Naturalisten stehen in

ihrem Kampfe gegen diejenigen, die der künstle-

rischen Thätigkeit ein willkürliches Joch aufzwingen

wollen; man muss ihnen entgegentreten, sobald man

die Einsicht gewinnt, dass das grosse Wort der

Wahrheit für sie nur einen unentwickelten und

falschen Sinn hat.

Erweist es sich aber, dass jene junge Schule

einer irrigen Anschauung folgt, so wird damit auch

der Wert ihrer Leistungen gerichtet. Auch zeigt

es schon die Entstehung dieser modernsten Kunst-



Moderner Naturalismus und künstlerische "Wahrheit. 181

werke, dass sich in ihnen nicht ein neuer, zu grosser

Laufbahn berufener Geist ankündigt. Kein jugend-

kräftiger Drang ist es, der, unbekümmert um alle

Theorie, nach freiem Ausdruck seiner selbst strebt.

Es ist eine altkluge Produktion; sie bringt die

Lehre, der sie folgt, mit sich und die Werke sind

im Grunde nur die Beispiele für die aufgestellte

Theorie.

Steht es so um Grundsätze und Leistungen des

modernen Naturalismus, so sind schliesslich auch

seine Ansprüche leicht auf ihren wahren Wert

zurückzuführen. Mit ihm soll ja eine ganz neue

Zeit für die Kunst beginnen, in ihm und durch ihn

soll die Kunst zum ersten Male, aber nun für alle

Zeiten ihre eigentliche Aufgabe gefunden haben.

Nur der Unverstand eines jungen unreifen Ge-

schlechts kann eine solche Überhebung über die

Bestrebungen, über die Leistungen der Vergangen-

heit erklären. Die Kunst ist alt und hat eine lange

Geschichte. In ihr wie auf allen Gebieten geistiger

Thätigkeit kommen Zeiten, in denen hervorragende

Individuen sich aus den niederen Sphären be-

schränkten und irregeleiteten Bemühens zur Frei-

heit des Gelingens emporschwingen. Nur der Kraft

aber ist die Freiheit eigen, Fehlt diese Kraft , so

fällt die künstlerische Thätigkeit in alle die Irrungen

zurück, die so wenig auf immer zu überwinden sind,

als es jemals möglich ist, die Kraft des Geistes zu

einem dauernden und allgemeinen Besitz des mensch-

lichen Geschlechts zu machen. Auch für die Kunst

werden Zeiten, wie sie dagewesen sind, wieder-



182 Moderner Naturalismus und künstlerische "Wahrheit.

kehren. Es werden grosse Künstler wiedererstehen

und dann wird man von diesem neuesten Natura-

lismus, der so anspruchsvoll auftritt und sich als

so epochemachend brüstet, nur als von einer der

vielen Irrungen sprechen, die entstehen und ver-

gehen, solange es Menschen giebt.



DER URSPRUNG

DER

KÜNSTLERISCHEN THÄTMEIT.

1887.





VORBEMERKUNG.

Unter „künstlerischer Thätigkeit" ist in den

vorliegenden Untersuchungen immer nur die Thätig-

keit des bildenden Künstlers gemeint. Da es nicht

eine Kunst im allgemeinen , sondern nur Künste

giebt , so kann die Frage nach dem Ursprung des

künstlerischen Vermögens auch nur auf dem Sonder-

gebiet einer bestimmten Kunst aufgeworfen werden.

Ob sich aus der Beantwortung, welche diese Frage

hier für das Gebiet der bildenden Kunst gefunden

hat, ein Schluss ziehen lässt auf die Beantwortung,

welche dieselbe Frage auf den Gebieten anderer

künstlerischer Thätigkeiten finden müsste , darauf

ist in dem folgenden keine Rücksicht genommen
worden.





I.

Diejenigen , welche es unternehmen , Wesen und

Bedeutung der künstlerischen Thätigkeit dar-

zulegen
,

pflegen von den Wirkungen auszugehen,

welche durch die Kunstwerke auf den geistigen Zu-

stand oder das Empfindungsleben der Menschen

hervorgebracht werden. Dieser Ausgangspunkt ist

offenbar falsch. Um unter den erfahrungsmässig

sehr verschiedenartigen Wirkungen der Kunst die-

jenige bestimmen zu können, die dem Wesen der

.künstlerischen Thätigkeit gemäss ist, müsste man
dieses Wesen zuvörderst erkannt haben. Dies aber

wird nur dann möglich sein, wenn man, abgesehen

von allen Wirkungen , die von den Resultaten der

künstlerischen Thätigkeit ausgehen, die Entstehung

dieser Thätigkeit selbst aus der menschlichen Natur

zu durchschauen vermag. Gelingt es , den Punkt

zu erkennen, wo aus dem Reichtum geistig-körper-

licher Manifestationen , zu denen der menschliche

Organismus werdelustig emporstrebt, diejenige Thä-

tigkeit sich abzusondern beginnt , die wir in ihrer

weiteren Entwickelung als die künstlerische be-

zeichnen , so ist in der That der einzige Zugang



•[§8 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

gewonnen, der in die innere Welt jener Thätigkeit

einführt. Um zu diesem Punkt zu gelangen, müssen

einige Bemerkungen allgemeiner Natur voraus-

geschickt werden.

Diese Bemerkungen werden sich auf das Ver-

hältnis zu beziehen haben , in dem der Mensch zu

der ihn umgebenden Welt steht. Denn es wird sich

zeigen, dass derjenige , der , unbefriedigt von allen

Erklärungen , die das Wesen des künstlerischen

Schaffens gefunden hat , nach einer neuen Lösung

des alten Problems sucht , nur dann zum Ziel zu

gelangen hoffen kann, wenn er auf das Verhältnis

des Menschen zur Aussenwelt zurückgeht und die

ihm geläufige Auffassung desselben einer erneuten

Prüfung unterwirft.

Die Einsicht , dass die Dinge nicht durch ihr

blosses Dasein Gegenstand der Wahrnehmung und

infolgedessen irgend einer Art geistigen Besitzes

sein können, sondern dass der der Empfindung und

Wahrnehmung fähige menschliche Organismus nur

Wirkungen empfängt , die er zu Besitztümern des

Bewusstseins gestaltet — diese Einsicht scheint

dem Menschen keineswegs immer in allen ihren

Konsequenzen gegenwärtig zu sein. Zwar ist die

einfache Gegenüberstellung des wahrnehmenden, vor-

stellenden , erkennenden Individuums und der Welt

des Seienden — eine Gegenüberstellung, durch die

der Standpunkt des naiven Bewusstseins bezeichnet

wird — mit jener Einsicht aufgehoben ; aber die

grosse Umkehr, die in der Auffassung des Verhält-

nisses, in welchem der Mensch zur Aussenwelt steht,



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 189

durch jene Einsicht gefordert wird, ist so lange

nicht vollendet, als der Mensch die stillschweigende

Voraussetzung nicht aufzugeben vermag, dass durch

die geistigen Gebilde , die er in seinem Inneren

wahrnimmt, seien es Wahrnehmungen, Vorstellungen,

Begriffe, ein Seiendes bezeichnet wird, welches eben

doch ein anderes als diese geistigen Gebilde , von

diesen unterschieden sei. Will man einen Schritt

weiter thun, um aus jenem Zweierlei eines Wahr-

nehmenden und eines Wahrgenommenen heraus-

zukommen , so muss man zu einer weiteren , aus

jener Einsicht sich ergebenden Konsequenz schreiten:

sofern wir von irgend einem Seienden keinerlei

Kunde haben, als vermöge der Wirkungen, die wir

empfangen , so kann es für uns auch keinerlei

Seiendes geben , welches durch irgend ein in uns

bewirktes geistiges Gebilde bezeichnet würde ; viel-

mehr kann alles Sein und alle Wirklichkeit aus

keinem anderen Stoff und keinen anderen Bestand-

teilen bestehen, als aus den geistigen Gebilden, in

denen die Wirkungen sich darstellen , die wir em-

pfangen. Wenn, so die gesamte Wirklichkeit mit

den in unserem Bewusstsein erscheinenden oder

vielmehr unser Bewusstsein bildenden Wirkungen,

beziehentlich den Formen zusammenfällt, zu denen

sich diese Wirkungen entwickeln , so ist die Zwie-

spältigkeit der Welt in der That zur Einheit ge-

worden. Indessen , wenn wir auch die Notwendig-

keit dieser Folgerungen nicht anfechten können, so

bedarf es doch mancher Überlegungen , um in uns

die lebendige Überzeugung hervorzubringen , dass



190 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

all unser Besitz an Wirklichkeit nicht nur auf Vor-

gängen in uns beruht, sondern auch mit den Formen

identisch ist, in denen diese Vorgänge auftreten.

Wir müssen uns zunächst vergegenwärtigen,

wieso der Mensch dazu gekommen ist, die ihm

auf dem naiven Standpunkte so unerschütterlich

erscheinende Überzeugung, nach der er in der Wirk-

lichkeit dasjenige besitze , wovon seine Wahrneh-

mungen abhängig seien, als einen Trug zu erkennen

und zu begreifen , dass es vielmehr die Wahr-

nehmung sei , von der unser gesamter Besitz an

Wirklichkeit thatsächlich abhängt. Diese Erkenntnis,

die ihrer Natur nach berufen ist , die sämtlichen

geistigen Beziehungen zu erfassen , in denen der

Mensch zur Wirklichkeit steht , entspringt zunächst

doch einem bestimmten Bereich dieser Beziehungen.

Sie erzeugt sich auf den Höhen des abstrakten

Denkens. Das Sein ist dem Menschen längst zu

einem reichen und komplizierten System von Be-

griffen geworden, bevor er zu dem Zweifel gelangt,

ob er berechtigt sei, dieser Welt, die er denkt und

ausspricht, die er erforscht und bis in ihre letzten

Geheimnisse zu durchschauen trachtet, eine Existenz

zuzusprechen , die er als unabhängig von seinem

Erkenntnisvermögen zu denken vermöchte. Darin,

dass der Zweifel an einem absoluten Sein der Dinge

kein unmittelbar gegebener ist, sondern erst als das

Ergebnis eines sehr entwickelten abstrakten Denkens

auftritt, liegt der Grund dafür, dass die aus diesem

Zweifel entspringende Erkenntnis einer gewissen

Beschränkung selbst bei denjenigen Denkern unter-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. |91

worfen bleibt , welche sie bis zu ihren äussersten

Folgerungen zu entwickeln scheinen. Alles Sein isto o

ihnen ein zu Bezeichnendes; die Worte oder Zeichen,

in denen sich ihre geistigen Operationen vollziehen,

repräsentieren ihnen das Seiende , und indem sie

das Sein , welches sie denken und denkend er-

kennen, auf grund jener Einsicht sozusagen auf

seinen Wirklichkeitswert zu prüfen suchen, sind sie

der Überzeugung, dass es eben das Sein selbst ist,

welches sich ihnen auf Grund der Konsequenzen,

die sich mit unumgänglicher Notwendigkeit aus

jener Einsicht ergeben, immer mehr in seiner wahren

Gestalt und in seinem wahren Wert enthüllt.

Da das Denken an die Sprache gebunden ist

und auch da nicht gleichsam körperlos auftritt, wo
es sich auf den letzten Höhen seiner Entwickelung

des sprachlichen Ausdrucks begiebt, sondern auch

da doch immer noch der Zeichen bedarf, um vor

sich gehen zu können, so steht und fällt die Frage,

ob man berechtigt sei, das denkende Erkennen als

eine auf das Sein, die Wirklichkeit als ihr Objekt

gerichtete Thätigkeit aufzufassen, mit der anderen

Frage, ob die Sprache fähig sei, ein Seiendes zu

bezeichnen. Besitzt der Mensch in der Sprache das

Mittel, die Wirklichkeit in all ihrem Reichtum, all

ihrer Mannigfaltigkeit bezeichnen, zum Ausdruck

bringen zu können, so kann darüber kein Zweifel

sein, dass er durch das Denken zu einer Erkenntnis

des Seienden gelangt oder wenigstens zu gelangen

strebt. In der Beantwortung dieser Frage unter-

scheidet sich derjenige, dessen Geist von der Ein-



192 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

sieht in die Realität alles Existierenden erleuchtet

ist, nicht von demjenigen, der noch in dem naiven

Glauben an das absolute Dasein der Objekte seiner

Erkenntnis verharrt. Beide stellen die Sprache dem
Seienden gegenüber als das universale Mittel zur

Bezeichnung, zum Ausdruck von allem und jedem,

was auf das Prädikat des Seins Anspruch machen

kann. Indessen gilt es auch hier, einen trügerischen

Schein zu zerstören.

Man kennt die bedeutenden Fortschritte, die in

der Erkenntnis des Wesens der Sprache gemacht

worden sind, seitdem man in der Sprache eine Form
der Ausdrucksbewegung, eine Lautgebärde erkannt

hat ; aber so sehr man dadurch in der Erklärung

des Ursprungs und der Entwickelung der Sprache

gefördert worden ist, so hat man doch für das Ver-

ständnis des eigentlichen Wertes, der dem sprach-

lichen Ausdruck innewohnt, aus jener Erkenntnis

nicht hinlänglichen Gewinn gezogen. Es liegt nahe,

das Wesen einer Ausdrucksbewegung in dem Um-
stände zu finden, dass dieselbe äusserlich wahr-

nehmbar und einer fremden Intelligenz verständlich

ist; man setzt dabei stillschweigend voraus, dass

dasjenige, was dabei zum Ausdruck kommt, schon

abgesehen von dem Ausdruck und vor demselben

vorhanden sei, und, so wie es vorhanden sei, durch

den Ausdruck zu einem Gegenstande der Mitteilung

gemacht werde. Das Wort vor allem verdankt die

ausserordentliche Wertschätzung, deren Gegenstand

es ist, der Annahme, dass in ihm alles dasjenige

zum mitteilbaren Ausdruck gelangt, was in irgend



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 193

einer Form zum Besitzstand unserer geistigen Existenz

gehöre. In dieser Auffassung scheint sich eine Nach-

wirkung jener alten Lehre geltend zu machen, nach

der der Geist die Organe des Körpers in seinen

Dienst nehme ; denn nur mit dieser Lehre ist die

Annahme verträglich, dass der Geist einem Inhalt,

den er seiner selbständigen und ausschliesslichen

Thätigkeit verdanke, vermittelst des körperlichen

Apparates einen körperlich wahrnehmbaren Aus-

druck zu verschaffen vermöchte. Es ist hier nicht

der Ort , die hinlänglich bekannten Gründe an-

zuführen, durch die ein besonnenes Denken genötigt

worden ist , diese Auffassung des Verhältnisses

zwischen Geist und Körper aufzugeben. Lehrt die

reinere Auffassung dieses Verhältnisses, zu der man
sich erhoben hat, eine durchgängige Abhängigkeit

geistiger Vorgänge von Vorgängen im körperlichen

Organismus, so mag man zwar in der Ausdrucks-

bewegung einen Hinweis auf einen inneren Zustand

oder Vorgang erblicken ; nur muss man sich vor

der Annahme hüten, dass dieser innere Zustand

oder Vorgang rein geistiger Natur sein könne.

Vielmehr stehen wir, wenn wir den inneren Vor-

gang bedenken, der sich in der sogenannten Aus-

drucksbewegung bis zur äusserlich wahrnehmbaren

Manifestation entwickelt, vor einem Vorgang, der

nicht erst in diesem letzten Stadium zu einem

körperlichen wird, sondern, wie alle Lebensvor-

gänge, von allem Anfang an in körperlichen Prozessen

abläuft. Der Sinn der Ausdrucksbewegung kann

also nicht der sein, dass sich ein Inhalt geistiger

Fiedler, Schriften über Kunst. -^3



194 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Herkunft in einer Bewegung körperlicher Organe

ein Zeichen seines Daseins, einen Ausdruck seiner

Bedeutung verschaffte, vielmehr können wir in der

Ausdrucksbewegung nur eine Entwicklungsstufe

eines psychophysischen Prozesses anerkennen, und

müssen den Sinn derselben so fassen : gleichwie

der körperliche Vorgang, der mit der Erregung der

sensibeln Nerven beginnt, in der äusserlichen, un-

mittelbar wahrnehmbar werdenden Bewegung zu

einer vorher noch nicht erreichten Entwickelungs-

phase gelangt, so erfährt auch der seelische Vor-

gang, dessen wir uns als der gleichsam inneren

Seite jenes Lebensvorganges unmittelbar bewusst

werden, in der Ausdrucksbewegung eine Entwicke-

lung, die er eben nur in ihr erfahren kann.

Wir werden so, indem wir die leibliche Seite

des sogenannten seelischen Vorgänge anerkennen,

zugleich dem geistigen Werte gewisser körperlicher

Vorgänge gerecht, in denen wir mehr ein Symbol

des geistigen Lebens als eine Erscheinung dieses

Lebens selbst zu sehen gewohnt sind. Denn wenn

wir sonst den geistigen Wert der Ausdrucks-

bewegungen in einer Bedeutung finden, die ihnen

beigelegt werden müsse, so erkennen wir nun, dass

in ihnen und durch sie ein vorher noch nicht vor-

handenes geistiges Gebilde überhaupt erst zur Ent-

stehung gelangt. Wie sollte auch ein Vergleich

möglich sein zwischen einem vorausgesetzten, noch

nicht in die Ausdrucksform eingegangenen psychischen

Gebilde einerseits und dem Ausdruck andererseits?

Und dann , bei der durchgängigen Abhängigkeit



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 195

seelischer Vorgänge von leiblichen würde die An-

nahme , dass die Ausdrucksbewegung eben nur

etwas ausdrücke, was schon vor ihrem Eintreten

vorhanden sei, zu dem Widersinn führen, dass ein

und derselbe psychische Vorgang an zwei ver-

schiedene physische Vorgänge gebunden sei. Will

man diesen Widerspruch vermeiden, so kann man
dies nur dadurch, dass man entweder in jene alte

Lehre zurückfällt, welche der Seele ein selbständiges

Leben und eine den Leib bewegende Thätigkeit

zuschreibt, oder aber dass man in der Ausdrucks-

bewegung eben nicht den Ausdruck eines psychischen

Produktes, sondern die Entwickelung eines psycho-

physischen Vorganges erblickt.

Auf Grund dieser Ausführungen kommen wir

nun in betreff des Bedeutungswertes, den wir dem
in der Sprache vorliegenden Erzeugnis unserer

körperlich-geistigen Organisation zuzuschreiben be-

rechtigt sind , zu folgendem Resultat : wollen wir

daran festhalten , dass der sprachliche Ausdruck

irgend ein Wirkliches , was abgesehen von der

sprachlichen Form auf das Recht des Vorhanden-

seins Anspruch habe, zu bedeuten und somit zum
Gegenstand unseres Denkens und Erkennens zu

machen vermöge , so können wir das nur , wenn

wir einesteils auf dem Standpunkte des naiven

Realismus verharren, d. h. die Wirklichkeit als

gegeben annehmen, ohne daran zu denken, dass

wir sie doch erst wahrnehmen müssen, damit sie

gegeben sei, anderenteils Geist und Körper als

selbständige in einem Subordinationsverhältnis zu

13*



196 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

einander stehende Bestandteile der menschlichen

Natur betrachten. Wenn wir aber Ernst machen

mit der Einsicht, dass wir ein Wirkliches immer

nur als Resultat eines Vorganges besitzen können,

dessen Schauplatz wir selbst als empfindende, wahr-

nehmende, vorstellende, denkende Wesen sind, und

wenn wir zugleich auf Grund der Einsicht in den

Parallelismus geistiger und körperlicher Vorgänge

die Überzeugung gewonnen haben, dass ein geistiges

Resultat und sein sinnlich wahrnehmbarer Ausdruck

nicht zweierlei sein können, sondern dass geistige

Resultate überhaupt nur in sinnlichen Gebilden sich

zu bestimmter Form zu entwickeln vermögen, so

können wir die Sprache nur mehr als eine Form
ansehen, in der ein Wirklichkeitsbesitz für uns ent-

steht, nicht aber als das Mittel, durch welches wir

eine Wirklichkeit, die nicht Sprache, die gleichsam

ausserhalb des Sprachgebietes vorhanden wäre, zu

bezeichnen und in unseren geistigen Besitz zu

bringen vermöchten. Ist es nun ein sehr unge-

nauer und dem thatsächlichen Verhältnis nicht ent-

sprechender Ausdruck, wenn man sagt, dass der

Mensch durch die Fähigkeit des Sprechens die

Wirklichkeit zu bezeichnen vermöge, so ist es ein

ebenso ungenauer Ausdruck, wenn man die in dem
diskursiven Denken sich vollziehende Erkenntnis

eine Erkenntnis der Wirklichkeit nennt. So wenig

die Sprache einer Wirklicheit gegenübersteht , so

wenig steht auch die Erkenntnis einer Wirklichkeit

gegenüber. Nicht die Wirklichkeit schlechthin ist

es, wie wir doch gern glauben möchten, die wir



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 197

durch das in der Sprache sich vollziehende Denken

und Erkennen erfassen , sondern immer nur die

Wirklichkeit, sofern sie in der Form der Sprache

überhaupt zu einem entwickelten Dasein gelangt ist.

In Ansehung der unendlichen Fülle von Wirklich-

keit, die wir vermittelst der Sprache gleichsam vor

das Bewusstsein zu rufen, durch das Denken dem
Verstand zuzuführen vermögen , bedarf es freilich

noch mancher Erwägungen, um das selbstverständ-

lich erscheinen zu lassen, was zunächst befremdlich,

fast paradox klingt.

Die Erkenntnis, dass alles Ausser -uns auf ein

In -uns hinausläuft, dass von einem Sein zu reden

nur soweit einen vernünftigen Sinn hat, als ein

solches in unserem Bewusstsein erscheint — diese

Erkenntnis zerstört die Täuschung, als ob wir uns

einer vor uns, um uns liegenden Welt mit den

Organen unseres Leibes und mit den Fähigkeiten

unserer Seele nur so geradehin zu bemächtigen

brauchten, um sie zu besitzen ; vielmehr werden wir

inne, dass alle Wirklichkeit uns einzig und allein

bekannt wird in den sich in uns und durch uns

vollziehenden Vorgängen, deren Anfänge wir in den

Sinnesempfindungen voraussetzen, deren Resultate

wir da erfassen, wo sie sich zu bestimmten Formen
entwickeln. Reissen wir uns nun los von der An-

nahme einer ausser uns in ihrem gesamten Sein

verharrenden Welt und richten wir unsern Blick

dahin, wo wir das Dasein der Wirklichkeit that-

sächlich konstatieren können, auf unser eigenes

Wirklichkeitsbewusstsein, so tritt an die Stelle jenes



198 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

vorausgesetzten, auf sich und in sich beruhenden

Seins ein ganz anderes Bild. Der Blick in die innere

Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes

erst entstehen müssen, wenn sie ein Sein für uns

gewinnen sollen, lässt uns nicht einen festen Besitz

an fertigen Gestalten gewahren, vielmehr enthüllt

sich ihm ein rastloses Werden und Vergehen, eine

Unendlichkeit von Vorgängen, in denen die Elemente

alles Seins in den mannigfaltigsten Arten auf den

mannigfachsten Stufen ihrer Verarbeitung erscheinen,

ohne dass das flüchtige , sich immer erneuernde

Material jemals zu festen, unveränderlichen Formen

erstarrte ; es ist ein Kommen und Gehen, ein Auf-

tauchen und Verschwinden, ein Sichbilden und Sich-

auflösen von Empfindungen, Gefühlen, Vorstellungen,

ein ununterbrochenes Spiel, nie einen Augenblick zu

einem beharrenden Zustand gelangend, sondern rast-

los sich bildend, sich umbildend. Wir brauchen den

ewigen Fluss der Dinge nicht ausser uns zu suchen,

er ist in uns; es ist aber ein trüber, die Schwelle

des Bewusstseins kaum bespülender Strom, der

durch unser Inneres zieht; in unbestimmten Um-
rissen sondern sich Bildungen auf Bildungen, um
im nächsten Augenblick in das Dunkel zurück-

zutauchen.

Hat man einmal im eigenen Inneren jenes immer

werdende und immer vergehende Geschehen erblickt,

so wird man sich auch unmittelbar bewusst sein,

dass diese eigentliche , vorhandene Substanz der

Welt sich in ihrer eigenen Natur , in ihrer Fülle

und in ihrem Reichtum nicht zur fassbaren Form



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 199

emporbilden und in dieser an das Tageslicht des

erkennenden Bewusstseins heraufbringen lässt ; kein

Ausdruck steht ihr zu Gebote, durch den sie gleich-

sam in ihrer eigenen Sprache sich selbst erfassen

und sich mitteilen könnte.

Der Mensch fühlt nun aber das Bedürfnis und

ist sich der Fähigkeit bewusst, sich jenem ahnungs-

vollen Zustand zu entziehen, in dem ein unendliches

Sein sich unablässig an ihn herandrängt , um ihm

doch unablässig wieder zu entfliehen. Indem aber

als helfend und erlösend das Wort in seinem Be-

wusstsein auftritt und mit ihm das grosse Werk-

zeug erscheint , mittels dessen erst der ganze ge-

ordnete und gegliederte Aufbau der zum Lichte

der Erkenntnis erhobenen Wirklichkeit möglich

wird , sollte er sich darüber klar sein , dass er in

dem Wort nicht einen Ausdruck, sondern ein Er-

zeugnis seines inneren Lebens besitzt. Indem sich

die unendlichen Vorgänge psychophysischer Natur,

die das Empfmdungs- und Gefühlsleben, die Wahr-

nehmungs- und Vorstellungswelt des Menschen und

somit sein Wirklichkeitsbewusstsein bilden , zum
sprachlichen Ausdruck entwickeln , unterliegt der

bisherige Inhalt seines Bewusstseins einer Verwand-

lung; im Wort erhält sein Bewusstsein einen neuen

Inhalt. In demselben Augenblicke, in welchem der

Mensch sich der Wirklichkeit , die ihm in jenen

reichen aber flüchtigen unbestimmten und unvoll-

endeten Bewusstseinszuständen gegeben ist , in der

sprachlichen Form zu bemächtigen meint , ent-

schwindet ihm das, was er erfassen möchte, und er



2Q0 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

sieht sich einer Wirklichkeit gegenüber, die eine

ganz andere neue Form gewonnen hat. Nicht ein

Ausdruck für ein Sein liegt in der Sprache vor,

sondern eine Form des Seins.

Wir sind gewohnt , mit Worten umzugehen,

wir haben in den Worten das bereite Mittel , uns

aus dem dunkeln und wogenden Elemente unserer

inneren Bewusstseinsvorgänge gleichsam auf festes

Land zu retten. Zugleich wissen wir, dass alle

unsere sinnlich - seelischen Fähigkeiten , all unser

Fühlen , Empfinden , Wahrnehmen , Vorstellen be-

teiligt ist an der Bereitung des Wortes, der Sprache.

Müssen wir nicht sagen, dass es das gesamte Sein,

das Sein schlechthin ist , welches in die Form der

Sprache eingeht , welches in dieser Form zu dem
stolzen Bau der in dem ganzen Reichtum ihrer Er-

scheinungen und in der unendlichen Komplikation

ihrer Zusammenhänge erkannten Welt verarbeitet

wird? Aber wenn es auch das unmittelbare Wirklich-

keitsbewusstsein ist , welches sich einer Verwand-

lung unterwirft , um in der sprachlichen Form eine

bestimmte und fassbare Gestalt zu gewinnen , so

findet diese Verwandlung doch nicht so statt , dass

im Augenblick ihres Eintretens der gesamte zur

Hervorbringung des Wortes erforderliche Bewusst-

seinsinhalt in der neuen Form ohne Rest aufginge

und an seine Stelle die Bezeichnung träte. Die

Entstehung der Sprache gleicht nicht einem Kristalli-

sationsprozess, in dem die Stoffe zu einer bestimm-

ten Form zusammentreten , um nur noch in dieser

Form fortzubestehen ; vielmehr gleicht das Wort der



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 201

Blüte, der Frucht einer Pflanze ; diese entwickelt in

der Blüte, in der Frucht etwas aus sich heraus, was

sie selbst nicht mehr ist, es tritt eine Metamorphose

ein , aber sie selbst geht dabei nicht zu gründe.

Alle die unendlich komplizierten Vorgänge unseres

Gefühls - und Darstellungslebens , aus denen das

Wort als festes Gebilde hervortritt, bilden nach wie

vor den uns unmittelbar gegebenen und doch in

keine Form zu fassenden Inhalt der Welt. Wenn
wir ein Gefühl , eine Vorstellung benennen , so

kommt dies dem Gefühl als solchem, der Vor-

stellung als solcher nicht zu gute. Fest und be-

stimmt am Wort ist nur das Wort selbst, und wenn

wir die Aufmerksamkeit unseres Bewusstseins dem
sogenannten Inhalt des Wortes zuwenden, so finden

wir denselben nach der Benennung und trotz der-

selben in jenem unbeständigen, ewig werdenden Zu-

stande , der uns wohl gestattet , seiner gewahr zu

werden, und uns doch nicht die Möglichkeit giebt,

ihn mit der Klarheit des Bewusstseins zu ergreifen.

Im gewöhnlichen Leben , und nicht nur da,

sondern auch auf zahlreichen Gebieten höherer

geistiger Thätigkeit, beruhigt man sich dabei, dass

gegenständlichen Bezeichnungen eben Gegenstände

in der Wirklichkeit entsprechen , und dass infolge-

dessen der Inhalt dieser Worte ein an sich be-

stimmter sei. Sobald man aber den Widersinn ein-

sieht, der darin liegt, etwas in der Aussenwelt suchen

zu wollen , was man nicht zunächst in sich selbst

gefunden hat, begreift man zugleich, dass der so-

genannte gegenständliche Inhalt eines Wortes in



202 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

nichts anderem besteht und bestehen kann , als in

den Empfindungs-, Wahrnehmungs-, Vorstellungs-

vorgängen, welche der verschiedenartigen sinnlichen

Empfänglichkeit entsprechen , mit welcher wir aus-

gestattet sind, sowie in den Gefühlszuständen, welche

unser inneres Leben begleiten. Wir dürfen uns

darüber nicht täuschen, dass es ganz ausserhalb des

Vermögens der Sprache liegt
,
jene sinnlichen Er-

scheinungen, auf denen es beruht, dass wir uns einer

Wirklichkeit bewusst werden, in ihrem eigenen Stoffe

zu einem deutlichen und bestimmten Bewusstseins-

inhalt zu erheben. Man braucht , um dies ein-

zusehen , nicht erst die komplizierten psychischen

Gebilde, wie Vorstellungen , in Betracht zu ziehen

;

bei den einfachsten Bestandteilen des geistigen

Lebens können wir uns darüber klar werden; z. B.

eine Farbenempfindung hat als solche mit ihrer

sprachlichen Bezeichnung nicht die geringste Ver-

wandtschaft. Benenne ich eine Empfindung, so

habe ich zweierlei in meinem Bewusstsein : die Be-

zeichnung als das feste
,
geformte Gebilde , welche

sich dem Stoff des Denkens und Wissens einordnet,

und die thatsächliche Empfindung selbst, welche an

und für sich durch die Thatsache der Bezeichnung

gar nicht berührt wird. Trotzdem die Empfindung

vermittelst der sprachlichen Bezeichnung zu einem

Gegenstand der Erkenntnis wird, so bleibt sie doch

ihrem eigentlichen Stoff nach das, was sie vor aller

sprachlichen Bezeichnung war. Indem man begreift,

dass es die Sprache ist, welche das Denken ermög-

licht und dadurch dem Menschen zur geistigen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 203

Herrschaft über das Vorhandene verhilft , während

das tierische Bewusstsein an das wechselnde Spiel

flüchtiger, unklarer Empfindungen und Vorstellungen

hingegeben erscheint , übersieht man leicht , dass

auch im geistigen Leben des Menschen trotz der

theoretischen Entwickelung, die es erfährt, der Stoff

aller Wirklichkeit in seinem form- und haltlosen

Zustand verharrt , und in demselben trotz aller

Sprache und diskursiven Erkenntnis verharren würde,

wenn dem Menschen nicht ausser der Sprache noch

andere Mittel zu Gebote stünden, um zur geistigen

Herrschaft über die Welt des Seienden zu gelangen.

So muss sich ein aufrichtiges Nachdenken bekennen,

dass der menschliche Geist, um zu dem zu gelangen,

was er Erkenntnis der Welt nennt, sich erst Worte,

sich Begriffe schaffen muss , dass er , wenn er die

Welt des Seienden vor seinem erkennenden Geiste

aufbaut, nicht nur den Bau ausführt , sondern auch

das Baumaterial hervorbringt.

Häufig genug wiederholt es sich, dass ein allzu

kühner Gebrauch des Denkvermögens dazu verleitet,

Worte als Werte einzuführen, in denen gleichsam

die Kennzeichen einer sinnlichen Herkunft gänzlich

verwischt erscheinen. Hervorragende Denker sind

der irrigen Meinung zum Opfer gefallen, dass sie

das, was so recht eigentlich Wirklichkeit zu nennen

sei, da erfassen könnten, wo sie sich auf den Wegen
der Abstraktion am weitesten von dem sinnlichen

Ursprung aller Wirklichkeit entfernt hatten. Ganze

Generationen haben sich auf solchen Bahnen mit

fortreissen lassen. Wenn nun dem menschlichen



2()4 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Geist die Besonnenheit zurückkehrt, so durchschaut

er wohl die Leere und Willkürlichkeit dessen, was

ihm für die höchste Erkenntnis gegolten hatte; aber

gerade darum verfällt er leicht einem anderen Irrtum.

Indem das Denken, anstatt sich über die Erfahrung

zu erheben, seine ganze Kraft auf die Erfahrung

konzentriert; indem man alle Vorsicht anwendet,

um sich bei den auf immer vollständigere Erkenntnis

abzielenden geistigen Operationen nicht einen Schritt

von der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit zu ent-

fernen; indem man nichts als wirklich anerkennt,

was man nicht der Erfahrung unmittelbar zu ver-

danken sich bewusst ist, lebt man der Überzeugung,

dass man die ganze mögliche Erfahrung und somit

den gesamten thatsächlichen Bestand der Wirklich-

keit, soweit er uns bekannt werden könne, in der

Sprache des diskursiven Denkens zum Ausdruck zu

bringen vermöge. Man zweifelt gar nicht daran,

dass man sich von jenen, welche ihr Weltbild aus

Worten zusammensetzen , dadurch unterscheidet,

dass man nicht Worte, sondern Dinge, die Bestand-

teile der Wirklichkeit selbst, zu dem grossen System

der Erkenntnis verarbeitet. Und doch sollte schon

die Thatsache, dass wir Dinge gar nicht unmittelbar

zu erfassen vermögen, dass wir der Benennung, der

Bezeichnung bedürfen, um überhaupt erst einen

Zusammenhang herstellen zu können , der unser

Erkenntnisbedürfnis befriedigt — schon diese That-

sache sollte uns davor bewahren, das Material

unserer erfahrungsmässigen Erkenntnis mit der

Wirklichkeit selbst zu verwechseln. Den Stoff für



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 205

ihre Thätigkeit findet auch die besonnenste For-

schung nur auf demselben Gebiete, auf dem auch

die Willkür ihre luftigen Gebäude errichtet. Keine

Erkenntnis, die exakte so wenig wie die spekulative,

kann über ein anderes Wirklichkeitsmaterial ver-

fügen, als über dasjenige, welches in der Entwicke-

lungsform des Wortes beziehentlich des Zeichens

vorliegt.

Nach alledem ist der Sinn, den das Wunder
der Sprache hat, nicht der, dass sie ein Sein be-

deutet, sondern der, dass sie ein Sein ist. Und
da das, was in der sprachlichen Form zur Ent-

stehung gelangt, ausserhalb dieser Form überhaupt

nicht vorhanden ist , so kann die Sprache auch

immer nur sich selbst bedeuten. Der Wert eines

Wortes beruht nicht auf dem, was man für seinen

Inhalt auszugeben pflegt, auf den unseren Sinnes-

gebieten angehörigen Vorgängen, aus denen es sich

entwickelt, und von denen es in grösserer oder

geringerer Lebendigkeit wohl auch assoziativ be-

gleitet wird, — sein Wert beruht vielmehr darauf,

dass sich das Wirklichkeitsbewusstsein, welches zu-

nächst nur aus jenen vagen Sinnesvorgängen be-

stand, im Wort um ein neues Element, einen neuen

Stoff bereichert, in dem überhaupt erst die über-

raschende Möglichkeit eines in sich zusammen-

hängenden und bestimmten Wirklichkeitsaufbaues

gegeben ist. Man wird auf Grund dieser Auffassung

dem unberechenbaren Werte der Sprache gerecht

werden und doch die Grenzen nicht übersehen, die

der sich in und durch die Sprache vollziehenden



206 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Entwickelung des menschlichen Geistes gesetzt sind.

Diese Grenzen liegen nicht da, wo man gemeiniglich

die Grenzen der Erkenntnis zu konstatieren pflegt,

jenseits- des Gebietes einer möglichen Erkenntnis,

vielmehr hat die Erkenntnis noch andere, näher

liegende Grenzen, die sozusagen diesseits einer

möglichen Erkenntnis liegen ; denn da sie an die

Form der Sprache oder der Zeichen gebunden ist,

kann es ihr niemals gelingen, sich jenes gesamten

reichen Werdens, als welches uns die Wirklichkeit

zunächst zum ahnungsvollen Bewusstsein kommt,

zu bemächtigen, und es zu einem klaren und be-

stimmten Sein zu entwickeln.

Mancherlei Betrachtungen sind hier noch anzu-

schliessen. Wo man gewohnt war, einen Gewinn,

eine Errungenschaft zu sehen, da erkennt man, dass

dieser Gewinn zugleich mit einem Verlust verbunden

ist, dass diese Errungenschaft zugleich einen Ver-

zicht bedeutet. Wenn der Mensch sein geistiges

Leben überschaut, wenn er sieht, wie Empfindungen

zu Wahrnehmungen zusammentreten, Vorstellungen

sich gestalten, Begriffe sich bilden, wie sich an der

Sprache der Begriffe sein Denken entwickelt, wie

dieses Denken, um zu gewissen Zielen zu gelangen,

auch noch das bunte Gewand der Sprache abwirft

und sich nur noch in Zeichen darstellt, so wird er

sich einer Entwickelung seiner geistigen Natur be-

wusst, die ihn weit hinaus hebt über alle seine Mit-

geschöpfe, und in der er die höhere geistige Be-

stimmung anzuerkennen sich berechtigt fühlt, zu der

er inmitten anderer Geschöpfe berufen ist. Von



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 207

diesem stolzen Bewusstsein braucht er nun zwar

nicht dadurch zurückgebracht zu werden, dass er

die Resultate seiner Denkthätigkeit als das be-

trachten lernt, was sie in Wirklichkeit sind, als

Bildungen, die sich aus dem flüssigen Stoffe des

gesamten sinnlich-seelischen Lebens in fester Gestalt

aussondern und ein eigenes Reich des Seienden

bilden; aber er sieht doch ein, dass er den Wert

seiner Denkthätigkeit überschätzt hat, insofern die-

selbe zwar einen bestimmten gleichsam aus allen

Elementen der sinnlich gegebenen Wirklichkeit zu-

bereiteten Stoff, keineswegs aber diese Wirklichkeit

selbst unter die Macht des Bewusstseins giebt. Und
infolgedessen begreift er, dass der neue, abgeleitete

Inhalt, indem derselbe mehr und mehr von seinem

Bewusstsein Besitz ergreift, jenen elementaren Be-

wusstseinsinhalt verdrängt, und dass so der menschl-

iche Geist, indem er die Wirklichkeit mehr und

mehr erfasst, von dem Ursprung aller Wirklichkeit

mehr und mehr abgedrängt wird.

Und ferner, wo man ein Mittel sah, zur Macht

und Freiheit zu gelangen, da sieht man nun, dass

unter der Macht ein Zwang , unter der Freiheit

eine Beschränkung verborgen ist. Wohl fühlt sich

der Mensch wie unter einem Banne, wenn er den

andringenden Eindrücken eine rege und allseitige

Empfänglichkeit entgegenbringt, wenn die Flut des

Seienden höher und höher um ihn, in ihm steigt.

Zur geistigen Freiheit glaubt er nur gelangen zu

können, wenn es ihm gelingt, die Eindrücke, denen

er unterliegt, seinerseits zu Objekten seiner geistigen



208 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Thätigkeit zu machen. In seiner Denkfähigkeit sieht

er die geistige Macht, der sich nach und nach der

gesamte Inhalt des Seienden unterwerfen muss, und

durch sie meint er die Freiheit zu erlangen, die

das* Bedürfnis seiner geistigen Existenz ist. Sobald

er aber den Vorgang durchschaut, der sich im

Denken vollzieht, wird ihm jene Macht und Freiheit

doch nur sehr bedingt erscheinen ; denn sie beruht

auf einem Zwang, der dem geistigen Drange in

seinem Inneren angethan wird. Dieser Zwang be-

steht in der Notwendigkeit, die Wärme des Gefühls,

die Fülle und den Reichtum des ahnenden Schauens,

der sich drängenden und sich ablösenden Vor-

stellungen in das Wort, in den Begriff zu ver-

wandeln, um Klarheit, Ordnung, Zusammenhang da

zu schaffen, wo zwar Wärme und Reichtum, aber

Dunkel und Verwirrung war. So lebendig kann

das Bewusstsein von der Verwandlung werden,

welcher die unmittelbare Wirklichkeit sich unter-

werfen muss, um als Wort, als Begriff sich dar-

stellen zu können, dass die frühere Überschätzung

der dem menschlichen Geist innewohnenden erkennen-

den Kraft sich leicht in eine Missachtung verwandelt.

Meinte man erst, in der Erkenntnis alles zu besitzen,

so meint man nun, durch sie vielmehr alles zu ver-

lieren. Die geistige Freiheit, zu der man sich in

der Erkenntnis zu entwickeln glaubte, erscheint als

eine geistige Beschränkung, da man nicht imstande

ist, das dunkle Sein, dessen mannigfache Werdelust

man ahnend im eigenen Inneren gewahrt, anders zu

einem klaren Sein zu entwickeln, als dadurch, dass



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 209

man es selbst aufgiebt und etwas anderes an seine

Stelle setzt.

Und endlich, wo man das geistige Licht sah,

welches sich über die Welt und den Zusammenhang

ihrer Erscheinungen verbreitete, da sieht man nun

eher einen Schleier, welcher die wahre Natur des

Seienden verhüllt. Während man durch das in dem
sprachlichen Ausdruck sich darstellende Denken das

geheimste Wesen der Erscheinungen offenbar zu

machen glaubte, erkennt man nun, dass alles Denken

und Erkennen einer grossen, aus Worten und Be-

griffszeichen gewobenen Decke gleicht, unter der

das Leben der Wirklichkeit fortpulsiert, ohne sich

aus seinem dunkeln Zustande an das Tageslicht

emporarbeiten zu können. Und wäre dem Einzelnen

nur immer gegenwärtig, welch reiches, noch zu

keinem Ausdruck entwickeltes Leben vorhanden

sein müsse, damit nur überhaupt jene besondere

Art der Ausdrucksformen entstehen könne, in der

wir die Wirklichkeit denkend zu erfassen vermögen!

Dies aber wird durch diese Formen selbst erschwert,

verhindert. Der Einzelne gelangt ja nicht durch

eigene entwickelnde, schaffende Thätigkeit in den

Besitz derselben: er schafft die Welt nicht, die er

durch das Denken erwirbt, er lernt sie. Indem er

aber von vornherein der Wirklichkeit als einer zu

erlernenden gegenübergestellt wird, entgeht es ihm,

dass alles, was er zu lernen und zu lehren vermag,

nicht die Wirklichkeit, sondern nur eine Form der

Wirklichkeit sein kann.

Fiedler, Schriften über Kunst. j[4



II.

Die sehr verbreitete Überschätzung des theo-

retischen Wissens und Erkennens schlägt leicht bei

denen in eine Unterschätzung um, die es in seinem

eigentlichen Wesen durchschaut haben. In der That

hat die Erkenntnis, dass aller theoretische Wirklich-

keitsbesitz ein Wortbesitz ist, etwas Entmutigendes.

Selbst da, wo man mit dem Denken der Sinnlich-

keit unmittelbar nahe ist, wo man in demselben

Augenblick, in welchem ein konkreter Bestandteil

des Denkens vor das Bewusstsein tritt, unwillkürlich

den Übergang zu einem sinnlich Gegebenen macht,

wo also das sinnlich Gegebene recht eigentlich der

Gegenstand selbst des Denkens zu sein scheint

;

selbst da sieht man sich durch die einfache That-

sache, dass man sich denkend verhält, durch die

nicht auszufüllende Kluft von dem sinnlichen Stoff

der Erfahrung getrennt. Das, was sich den Sinnen

in seiner eigensten Naturgestalt offenbart, unterliegt,

wie schon erwähnt, durch die blosse Berührung des

denkenden Geistes einer Verwandlung, und das, was

man thatsächlich besitzt, erinnert in nichts mehr an

das, was man hat ergreifen wollen. Sind nicht die-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 211

jenigen im Recht, die sich allen Denkens und Wissens

entschlagen und die Wirklichkeit nur in den un-

mittelbaren Phänomenen ihres Wahrnehmungs- und

Gefühlslebens erfassen zu können glauben?

Indessen während jener Überschätzung der Er-

kenntnis die irrtümliche Annahme zu gründe lag,

dass dem Menschen eine Welt des Seins und Ge-

schehens als Aussenwelt gegeben sei, die er mit

dem Licht seines erkennenden Geistes nur zu be-

leuchten, und, was er da sah, nur auszusprechen

brauchte, so beruht die nunmehrige Unterschätzung

auf einer Annahme, die auch ihrerseits der Prüfung

bedarf. Indem der Mensch lernt, die Bestandteile

der Wirklichkeit nicht mehr ausser sich, sondern

zunächst im eigenen Bewusstsein zu suchen, wird

er sich sagen, dass er die Wirklichkeit in seinen

Sinnesvorstellungen in viel unverfälschterer Gestalt

besitzt, als in dem System von Worten und Begriffen,

die, wenn sie auch ein Produkt der sinnlichen Vor-

stellungswelt sind, doch keinerlei stoffliche Ver-

wandtschaft mehr mit derselben haben. Wenn ich

die Bezeichnung irgend eines Gegenstandes nehme,

wie Tisch, Baum, Berg, und meine Aufmerksamkeit

auf den zwiefachen Inhalt richte, den ich in meinem

Bewusstsein wahrnehme, auf die Wortvorstellung auf

der einen Seite, auf die sinnliche, gegenständliche

Vorstellung auf der anderen Seite, so kann mir jene

wohl als das Minderwertige erscheinen, während ich

den eigentlichen Wirklichkeitswert dieser beimessen

muss. Zudem beruht Möglichkeit und Wert des

Wortes auf seiner Herkunft aus der sinnlichen Vor-



•1
[ 2 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Stellung , während die sinnliche Vorstellung ihren

vollen Wert auch abgesehen von jeder sprachlichen

Bezeichnung besitzt.

Die Voraussetzung für diese Anschauung liegt

darin, dass an Stelle des Glaubens an eine von

aller Vorstellung unabhängige Aussenwelt der andere

Glaube an eine gegebene Vorstellungswelt getreten

ist. Dieser Glaube beherrscht in der That die all-

gemeine Denkweise. Bei ihm bleibt derjenige stehen,

der sich aus dem Bann naiv-realistischer Anschauungs-

weise freigemacht hat. Zweifellos kann der gesamte

geistige Zustand — und dieses Wunder vollzieht sich

tagtäglich, heute wie immer — keine grössere Um-
wandlung erfahren, als diejenige, welche sich durch

die Zerstörung der realen Gewissheit der gegebenen

Wirklichkeit vollzieht. Die Stellung des Menschen

innerhalb der Welt erscheint damit gänzlich ver-

ändert. Seine anscheinend passive Rolle hat sich

in Wahrheit als eine aktive enthüllt; wenn er sich

sonst beruhigt dem Bewusstsein überlassen konnte,

dass er mit seinem Geiste ausserhalb der realen

Welt , ihr gegenüber stehe , so muss er sich nun-

mehr eingestehen, dass er selbst als ein empfinden-

des, denkendes Wesen zum mindesten eine Mit-

bedingung alles dessen ist, was ihm als Wirklichkeit

erscheint. Einesteils steigt er dadurch von seinem

erhabenen, ausserweltlichen Standpunkte herab, an-

derenteils erscheint er in einer neuen, höheren Be-

deutung. Es kann ihn mit Stolz erfüllen, dass ohne

ihn diese ganze ungeheure Wirklichkeitserscheinung

nicht als vorhanden gedacht werden kann , und zu-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 213

gleich kann ihn eine Art Grauen überkommen, wenn

er sich lebhaft vergegenwärtigt, dass es sein eigenes

kleines Dasein ist, auf welches das Dasein eines so

Unermesslichen gestellt ist. Bei alledem sagt er

sich aber doch, dass die Welt in ihrem sinnlichen

Vorhandensein nach wie vor für ihn dieselbe ist.

Ob er durch seine sinnliche Empfänglichkeit etwas

zu erhalten meint, was gerade so, wie er es erhält,

auch abgesehen von seiner sinnlichen Empfänglich-

keit als vorhanden gedacht werden könne ; ob er

begriffen hat , dass er von einem An-sich-sein der

wahrgenommenen Dinge nicht reden kann , weil es

doch immer nur seine eigenen Wahrnehmungen
sind, deren er sich bewusst wird, so weiss er doch,

dass er gleichsam nur die Thore der Sinne zu

öffnen braucht , um der sich mit voller sinnlicher •

Gegenwart andrängenden Wirklichkeit gewiss zu

werden.

Der Mensch bedarf eines festen Bodens unter

sich , eines Seienden , und wenn er dasselbe nicht

ausser sich finden kann , so sucht er es in sich.

Schon die Art, in der der Satz von der Relativität

des Seins formuliert zu werden pflegt, hat die An-

nahme zur Voraussetzung , dass es ein Sein gebe,

von dem man die Relativität aussagen könne , und

nirgend anders kann dieses Sein gefunden werden,

als in der sinnlichen Vorstellungswelt. Wenn unter

dem zersetzenden Einfluss skeptischen Sinnes alle

Möglichkeit der Erkenntnis zweifelhaft wird , wenn
kritisches Nachdenken lehrt , dass das , was wir

Wahrheit zu nennen berechtigt sind , nirgends zu



214 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

finden ist, als in den jeweiligen Resultaten, zu denen

die geistige Thätigkeit des Menschen , sich immer

erneuernd , sich immer entwickelnd , bildend , zer-

störend und wieder bildend gelangt , so ist der auf

unmittelbarer sinnlicher Wahrnehmung beruhende

Wirklichkeitsbesitz , wenn er auch nach seinem

blossen Erscheinungswerte anerkannt wird , der

sichere Halt innerhalb einer Welt des Seienden,

welche sich dem tieferen Nachdenken als ein mehr

oder minder unsicherer Gedankenbesitz darstellt.

Hier erscheint der Mensch in der That mehr em-

pfangend als thätig; auch wenn er sich darüber klar

ist, dass er die Vorstellung einer gegenständlichen

Welt mit allen ihren sinnlichen Qualitäten der Funk-

tion seiner Sinneswerkzeuge verdankt, so empfängt

er doch die Gewissheit dieser sinnlichen Wirklich-

keit weniger als das Resultat einer sich in ihm und

durch ihn vollziehenden Thätigkeit, als vielmehr als

unmittelbar gegenwärtigen Eindruck, sobald nur die

sinnliche Empfänglichkeit vorhanden ist. Während
jeder Schritt auf der Bahn des Wissens und Er-

kennens einen Aufwand von geistiger Energie er-

fordert
,

so fällt uns die Welt , soweit sie sinnlich

wahrnehmbar ist, gleichsam als Geschenk zu, sobald

wir nur ins Leben eintreten. Die Natur selbst lehrt

den Gebrauch der Sinne ; das Denken bedarf der

Unterweisung. Was wunder , dass wir auf festem

Grund zu stehen meinen , solange wir den Boden

sinnlicher Wahrnehmung nicht verlassen ? Zwar

sehen wir alle Möglichkeit einer Entwickelung des

geistigen Lebens, einer Ausbildung der den Menschen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 215

über seine Mitgeschöpfe erhebenden Fähigkeiten an

die Denkthätigkeit gebunden; aber wir können uns

der Einsicht nicht verschliessen, dass die Welt des

Denkens in allen ihren Bestandteilen ein Erzeugnis

menschlicher Thätigkeit sei und durch keinerlei

Autorität , die ausserhalb dieser Thätigkeit , über

derselben stände
,
gegen Irrtum , Zweifel und An-

fechtung gesichert werden könne. In der Welt

der Sinneswahrnehmungen "dagegen , wenn auch

ihre Möglichkeit an die Funktionen der Sinnes-

organe gebunden ist , erscheint doch ein Vorhan-

denes unmittelbar und ein für allemal gegeben.

Sie ist der Ausgangspunkt für den Erkenntnis

suchenden Geist und zugleich die letzte Instanz,

auf die sich dieser zurückgewiesen sieht , wenn er

die Zuverlässigkeit seiner Sätze gegen Zweifel und

Anfechtung zu verteidigen hat.

So hat die Welt des sinnlichen Erscheinens

einen unbestrittenen Vorzug vor der Welt, die sich

aus geistigen Operationen aufbaut und in ihrem

Sein an die Formen des Denkens gebunden ist ; sie

hat eine gewisse Würde , weil ihre Herkunft jen-

seits der Sphäre alles menschlichen Thuns und

Denkens vorausgesetzt werden zu müssen scheint.

Und dennoch ist der Rang , den sie in dem ge-

samten geistigen Sein des Menschen einnimmt, nur

ein untergeordneter. Ihr ganzes Verdienst ist ihr

Vorhandensein ; sie wahrnehmen ist alles , was der

Mensch zu thun hat, um sich ihrer zu vergewissern.

Wohl unterscheiden sich die Menschen in Ansehung

des Umfanges. und der Klarheit ihres sinnlich wahr-



9 1 Q Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

genommenen Wirklichkeitsbesitzes ; diese Unter-

schiede beruhen aber doch nur auf Verschieden-

heiten in den niederen Regionen sinnlich-geistiger

Beanlagung; vielfach finden sie auch in den zu-

fälligen Verschiedenheiten äusserer Umstände ihre

hinreichende Erklärung. Auch der reichste und

vollkommenste Sinnesbesitz lässt seinen Eigentümer

nur auf einem sehr niedrigen Standpunkt erscheinen,

solange er nichts anderes bleibt, als Sinnenbesitz.

Die geistige Entwickelung des Menschen beginnt erst

da, wo er aufhört, sich bloss sinnlich wahrnehmend

zu verhalten , wo er anfängt , die sinnlich wahr-

genommene Wirklichkeit als ein gegebenes Mate-

rial anzusehen und gemäss den Forderungen seines

Verstandes zu bearbeiten , zu verwerten , zu ver-

wandeln.

Wie sehr das Denken von dieser Auffassung

des Verhältnisses zwischen Besitz an Sinnenmaterial

und geistiger Thätigkeit beherrscht wird, zeigt sich

besonders deutlich in den Untersuchungen, die man
über das ganze Gebiet derjenigen psychischen Vor-

gänge anstellt , die in unmittelbarer Abhängigkeit

von den Vorgängen in den Sinnesapparaten stehen.

Ganz anders als die ältere Psychologie behandelt

die physiologische Psychologie diese Probleme ; die

Einblicke , die man ihr in die Vorgänge verdankt,

in denen das Wahrnehmungs- und Vorstellungsleben

auf den verschiedenen Sinnesgebieten besteht, sind

nicht hoch genug anzuschlagen. Die Voraussetzung

aber ist für die neue Methode keine andere, als sie

für die alte war. Die Vorstellungen von den Dingen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 217

der Aussenwelt sind gegebene Grössen; indem man
ihre Entstehung und Entwicklung auf dem Boden

der sinnlich-geistigen Natur des Menschen zu ver-

folgen und aufzuhellen bemüht ist, zweifelt man nicht

daran, dass man in ihnen ein bestimmtes in sich

abgeschlossenes Gebiet des inneren Lebens vor sich

habe. Man belehrt denjenigen , der in den Vor-

stellungen gleichsam nur das geistige Spiegelbild

eines sinnlich Vorhandenen sieht , über die unend-

liche Komplikation psychophysischer Vorgänge,- auf

denen die Gestaltung einer Vorstellung beruht ; aber

man unterscheidet sich insofern nicht von ihm , als

man so gut wie er in der vorhandenen Vor-

stellungswelt diejenige Form des Wirklichkeitsbe-

wusstseins sieht , welche das gegebene unveränder-

liche Material für die höheren geistigen Operationen

bildet.

Es liegt hier ein Missverständnis des wirklichen

Sachverhalts vor, welches nicht weniger verhängnis-

voll ist, als das Missverständnis , welches der naiv-

realistischen Meinung zu gründe liegt. Und zudem

ist es schwerer , dieses zweite Missverständnis zu

zerstören , als jenes erste. Es erscheint so kon-

sequent , an die Stelle der Dinge , die uns nur in

unseren Vorstellungen bekannt werden können, eben

die Vorstellungen von den Dingen zu setzen , und

das Objekt unserer geistigen Operationen nicht mehr

in der Wirklichkeit schlechthin , sondern in der als

Erscheinung, Vorstellung gegebenen Wirklichkeit zu

erblicken. Man gerät da nur aus einem Dogmatis-

mus in den anderen und bleibt zudem in dem son-



21 § Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

derbaren Irrtum befangen, dass man geistige Thätig-

keit und Objekte einer geistigen Thätigkeit sich als

zweierlei Dinge gegenüberstellen könne , während

geistige Thätigkeit abgesehen von einem sogenannten

Objekt , und ein sogenanntes Objekt abgesehen

von einer geistigen Thätigkeit ganz unverständliche

Worte sind.

In der That stehen der Annahme , dass dem
ewig veränderlichen geistigen Besitz gegenüber das

sinnliche Phänomen der Welt eine gegebene Grösse

sei, erhebliche Bedenken entgegen. Wenn wir sagen,

dass das Denken die Vorstellungen beherrscht, sie

als den ihm zu Gebote stehenden , vorhandenen

Stoff behandelt, sie vor das Forum des Bewusst-

seins zitiert, um sie zu ordnen und in unablässiger

Arbeit in denjenigen Zusammenhang zu bringen, in

welchem sie dem erkenntnisbedürftigen Geist Genüge

zu thun geeignet sind, so dürfen wir doch nicht ver-

gessen, dass wir uns nur einer bildlichen Ausdrucks-

weise bedienen. Sobald wir näher zusehen, müssen

wir uns eingestehen, dass das Bild eher geeignet ist,

den thatsächlichen Vorgang zu verhüllen, als den-

selben anschaulich zu machen. Denn sobald wir

versuchen, das, was wir als sich gegenüberstehend

betrachten, die Welt des Denkens und die Welt

der sinnlichen Vorstellungen zu trennen und ge-

sondert zu betrachten, so finden wir zwar auf der

Seite des Denkens die bestimmten Werte der Be-

griffe, auf Seite der Vorstellung aber keinerlei be-

stimmten Wert , sondern wechselnde
,

gleichsam

fliessende Bewusstseinszustände. Wir sind so sehr



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 219

gewohnt, uns in der Welt an dem Leitfaden des

Denkens zurecht zu finden, dass wir die Hülflosig-

keit gar nicht sehen, der wir preisgegeben sind,

wenn wir es versuchen, uns nicht denkend, sondern

nur vorstellend zu verhalten. Selbst wenn wir etwas

ganz Bestimmtes, Individuelles nehmen, sei es eine

Person oder ein Gegenstand, was finden wir in

unserem Bewusstsein vor, wenn wir unser Augen-

merk auf das richten, was nun eigentlich den Inhalt,

die sinnliche Substanz dessen bildet, was wir durch

das Wort zu bezeichnen meinen ? In unendlich ab-

gestuften Deutlichkeitsgraden wird derselbe Gegen-

stand immer als ein anderer in unser vorstellendes

Bewusstsein treten, von der hellsten Gegenwärtig-

keit bis zu nahezu verschwindender Erinnerung.

Über dieses Leben der Vorstellungen hat keinerlei

Denken irgend eine Macht. Wenn ich sage : der

Baum ist grün, so berührt dies die Unendlichkeit

der Vorstellungsmöglichkeiten, in denen ein grüner

Baum in meinem Bewusstsein vorkommen kann,

gar nicht. Und so ist es durchgehends. Auch

muss es einer irrigen Meinung über die inneren

Vorgänge Vorschub leisten, wenn man dieselben so

vorführt, dass Empfindungen zu Wahrnehmungen
zusammentreten, Wahrnehmungen zu Vorstellungen

sich steigern, aus Vorstellungen Begriffe sich ent-

wickeln. Man geht davon aus, dass die Entwicke-

lung von Empfindung zu Wahrnehmung, von Wahr-
nehmung zu Vorstellung, von Vorstellung zu Begriff

diejenige sei, die stattfinden müsse, damit der Mensch

zu einem klaren und umfassenden Wirklichkeits-



220 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

bewusstsein gelangen könne. Man setzt voraus,

dass die vollständige sinnliche Aneignung eines

Dinges vorhanden sein müsse, damit die Gewissheit

seines Seins in die Form des Begriffs eingehen und

ein Gegenstand des Denkens werden könne. Aber

abgesehen davon, dass im Begriff etwas ganz anderes

dem Bewusstsein zugeführt wird, als das sinnliche

Dasein der Dinge, muss auch jedes Bemühen, zur

Vollständigkeit einer bestimmten sinnlichen An-

eignung eines Gegenstandes zu gelangen , anstatt

auf Bildung eines Begriffs hinauslaufen zu müssen,

dieselbe vielmehr ausschliessen ; denn in demselben

Augenblick, in dem der Begriff von dem Bewusst-

sein Besitz ergreift, erfährt jenes sinnliche Bemühen
eine Unterbrechung und vermag erst dann wieder

in seine Rechte einzutreten , wenn das begriffliche

Denken aus dem thätigen Bewusstsein verschwun-

den ist.

Noch einer anderen irreführenden Anschauung

ist hier zu gedenken. Man pflegt die Entwicklung

des geistigen Lebens bei dem einzelnen Menschen

so aufzufassen, als ob sie von sinnlicher Gebunden-

heit zu geistiger Freiheit führe ; man nimmt an,

dass das sinnlich Gegebene in einen geistigen Besitz

verwandelt werde. Nichts, scheint es, kann sinn-

licher, körperlicher sein, als das Material der Welt,

das uns als etwas Bekanntes umgiebt, zu dem wir

selbst mit unserer ganzen Leiblichkeit gehören.

Nichts kann geistiger, sozusagen substanzloser er-

scheinen, als der Begriff, durch den wir die Körper-

welt gleichsam beherrschen. Aber wir dürfen nicht



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 221

vergessen, dass nichts Sinnlich-Körperliches anders

gegeben sein kann, als in Empfindung, Wahrnehmung,

Vorstellung, Vorkommnissen, die wir doch in unsere

geistige Natur verlegen. Das, was als das Aller-

körperlichste sich erweist, z. B. der Widerstand der

Materie, muss ein Geistiges sein, wenn es überhaupt

vorhanden sein soll ; und ebenso muss auch jedes

Geistige, sei es ein Gefühltes, ein Vorgestelltes, ein

Gedachtes, zugleich ein Körperliches sein, da es

sonst nicht wahrnehmbar, mit anderen Worten,

nicht vorhanden sein könnte. Wenn wir versuchen,

das, was wir als unseren vornehmsten geistigen Besitz

zu betrachten gewohnt sind, den Begriff, als ein

Resultat, als ein Produkt aufzufassen, so finden wir,

dass sich hier keineswegs ein Vorgang vollzieht,

der von einem materiell, substanziell Gegebenen zu

einem ganz Körperlosen, nur geistig Vorhandenen

führte: im Gegenteil, der vorausgesetzte Vorgang

könnte uns eher umgekehrt erscheinen ; denn seinen

Ursprung müssen wir in jenen geheimnisvollen Re-

gionen des geistigen Lebens suchen, in denen aus

Empfindungszuständen zuerst das Bewusstsein eines

Seienden aufdämmert; am Ende sehen wir das sinn-

lich feste Gebilde des Begriffszeichens, in welchem

nicht der Träger des irgendwie geistig vorhandenen

Begriffs, sondern dieser Begriff selbst ins Dasein tritt.

Wir irren sehr, wenn wir dem Reiche des gegen-

ständlich Vorhandenen ein Reich des Denkens gegen-

überstellen, dem wir eine rein geistige Beschaffenheit

zuschreiben; vielmehr steht in dem Sprachmaterial,

aus dem das Reich des Denkens besteht, etwas



222 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

recht sinnlich Bestimmtes einer Welt von Bewusst-

seinszuständen , Empfindungen , Wahrnehmungen,

Vorstellungen gegenüber, die uns noch eher die

Täuschung vorspiegeln könnten, als ob in ihnen

etwas sogenannt rein Geistiges gegeben sei.

Es ist nicht zu leugnen, dass die Verführung

sehr nahe liegt, während wir uns in dem Element

der Sprache , der Worte bewegen , die sinnliche

Thätigkeit, die dabei stattfindet, zu übersehen.

Gerade in der Sprache scheint der menschliche

Geist zu seiner eigensten, freiesten, von aller sinn-

lichen Bedingtheit losgelösten Bethätigung zu ge-

langen. Das, was wir den Inhalt eines Wortes zu

nennen pflegen, steht in seinem Umfange, seiner

Weite ganz ausser allem Verhältnis zu dem geringen

sinnlichen Volumen des Lautgebildes. Dieses wird

eng begrenzt, jener weit umfassend erscheinen ; wir

werden meinen, dass sich mit der sinnlich so un-

scheinbaren Thatsache eines Wortes etwas mit dem-

selben ganz inkommensurables Geistiges verbinde.

Schon bei Bezeichnungen einfacher, nahe liegender

Gegenstände, als etwa Tisch, Haus, Baum und der-

gleichen, muss dies auffallen ; um wie viel mehr bei

Worten, wie Sonne, Himmel, Welt, oder gar bei

Ausdrücken wie Tugend, Unsterblichkeit, Unendlich-

keit und anderen ähnlichen. Muss es uns nicht so

vorkommen, als ob wir gleichwie mit Tasten schlum-

mernde Töne aus den Saiten eines Instrumentes, so

mit den Sprachlauten unendliche Reihen geistiger

Bildungen aus dem leiblichen Organ erweckten ?

Es hat ja in der That etwas Geheimnisvoll-Wunder-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 223

bares, wie in dem Augenblick, in welchem ein

Wort, etwas an sich so Unbedeutendes und Geringes,

in das Bewusstsein tritt, wie dann ganz plötzlich, wie

aus einem Banne erlöst, Bilder auf Bilder sich vor

die Seele drängen, wie eine unendliche sinnliche

Mannigfaltigkeit, nahe und entfernte geistige Be-

ziehungen, Erinnerungen und Ahnungen, dies alles

in dem kleinen, unscheinbaren Wort enthalten zu

sein und sich von ihm aus über unser Bewusstsein

zu ergiessen scheint. Es ist nur zu begreif-

lich , dass uns das Wort wie ein geistiger Herr-

scher erscheint über das ganze Reich dessen, was

überhaupt als Seiendes in unser Bewusstsein tre-

ten kann.

Aber wir sahen, dass der Wert der Sprache,

als des Denkstoffes, gar nicht darauf beruhen kann,

dass wir in ihr eine Vertretung von Dingen oder

von Vorstellungen besässen ; dass wir somit nicht

Dinge oder Vorstellungen, sondern immer nur Worte

denken. Wir überzeugten uns, dass wir uns einer

sehr uneigentlichen Ausdrucksweise bedienen, wenn
wir Denken und Erkennen als eine Thätigkeit be-

zeichnen, die in irgend einem Vorhandenen ihr

Objekt hat; dass wir in allem Denken und Er-

kennen nur eine Form dessen besitzen, was wir als

Sein zu bezeichnen berechtigt sind. Damit ändert

sich das Verhältnis, in das wir Denken und Vor-

stellungen zu einander zu bringen gewohnt sind.

Es kann von keinem Verhältnis der Unterordnung

mehr die Rede sein. Wir müssen uns durchaus von

der Meinung frei machen, nach der für die Erfassung



224 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

des Seins in unserer sinnlichen Wahrnehmungs- und

Vorstellungsfähigkeit eine Art Vorstufe gegeben sei,

während es dem Denken und der Erkenntnis vor-

behalten bleibe, dieses selbe Sein erst nach seinem

wahren Wesen zu einem geistigen Besitz zu machen.

Wenn wir nun gleichwohl ein Abhängigkeitsverhältnis

zwischen Denken und Vorstellen thatsächlich be-

obachten, wenn wir sehen, wie sich an Begriffe, an

Denkvorgänge Vorstellungsvorgänge anknüpfen, wie

umgekehrt mit Vorstellungen, mögen sie auf un-

mittelbarer Wahrnehmung oder auf Reproduktion

beruhen, Worte, Begriffe, Denkoperationen in das

Bewusstsein treten, so werden wir darin doch eben

nichts anderes sehen , als eine thatsächliche Zu-

sammengehörigkeit so verschiedener Vorgänge oder

Vorkommnisse in unserem Bewusstsein. Worauf

diese Zusammengehörigkeit beruht, dies zu unter-

suchen, ist hier nicht der Ort
;
jedenfalls aber müssen

wir dieselbe nicht nur als eine psychische, sondern

auch als eine physische Zusammengehörigkeit auf-

fassen und zwar nicht nur in dem Sinne, dass in-

folge eines durchgehenden Parallelismus zwischen

geistigen und leiblichen Vorgängen , da wo ein

geistiger Zusammenhang vorliege , auch auf einen

Zusammenhang leiblicher Natur geschlossen werden

müsse. Das Zugeständnis eines notwendigen Paralle-

lismus zwischen geistigen Vorgängen und Vorgängen

im leiblichen Organ schliesst nicht aus, dass man im

Grunde doch nur an ein zeitweiliges, gezwungenes

Zusammensein zweier in ihrem inneren Wesen ge-

trennter unvereinbarer Elemente glaubt. Man spricht



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 225

von dieser Zusammengehörigkeit unter der Voraus-

setzung, dass körperliche und geistige Vorgänge ver-

schiedenen Sphären des Seins angehörten, von denen

jede für ihren Teil eine gesonderte Betrachtung zu-

liesse. Man giebt zu, dass jede Arbeit des Geistes

sich unserer Wahrnehmung zugleich als eine körper-

liche Leistung ankündigt, dass alles geistige Thun
zugleich eine Bethätigung des leiblichen Organismus

sei, dass die Resultate des leiblich-geistigen Thuns,

der Stoff, die Bestandteile des sogenannten geistigen

Lebens selbst, durchaus nicht als blosse geistige

Werte, sondern in sinnlicher Form vorhanden seien.

Wir mögen ja aus dem ungeheuren Bereiche des

Seienden nehmen, was wir wollen, das Fernste, wie

das Nächste, das Umfassendste, wie das Beschränk-

teste, das Allgemeinste, wie das Einzelnste, immer

wird es sich herausstellen nicht nur als ein unserem

Bewusstsein unmittelbar angehöriges Geistiges, son-

dern zugleich als ein uns ebenso unmittelbar an-

gehöriges Sinnlich-Körperliches. Indessen sieht man
doch immer noch ein Zweierlei, wo im Grunde nur

ein Einerlei vorhanden ist. Man hat da nur erst

den halben Weg zurückgelegt, der von der An-

nahme einer dualistischen Sonderexistenz von Geist

und Körper zu der Einsicht führt, dass eine Trennung

dieser beiden sogenannten Bestandteile unserer Natur,

in denen wir den grössten aller vorhandenen Gegen-

sätze anerkennen zu müssen glauben, überhaupt für

uns ganz unrealisierbar ist. Kein körperlicher Vor-

gang kann nur gleichsam der Träger sein eines

geistigen Wertes, der von ihm verschieden wäre;
Fiedler, Schriften über Kunst. j[5



226 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

es ist immer nur ein und derselbe Vorgang", ein

körperlicher , weil es in der menschlichen Natur

keinen geistigen Vorgang geben kann, der nicht ein

körperlicher wäre, und ein geistiger, weil es keinen

körperlichen Vorgang geben kann , der für uns

anders als in geistiger Form vorhanden sein könnte.

Alle Sinnlichkeit, Körperlichkeit, Leiblichkeit kann

für uns nur in den mannigfachen Vorgängen und

Formen des Empfindens, Wahrnehmens, Vorstellens,

Denkens vorhanden sein, während wir uns, und

wenn wir auch nur den kleinsten Teil dieses so-

genannten geistigen Lebens suchen und finden

wollen, ganz ausschliesslich auf ein in sinnlicher

Form Vorhandenes angewiesen sehen. In dem
ganzen weiten Reiche des Geistigen vermögen wir

schlechterdings nichts zu finden, was nicht körper-

lich-sinnlicher Natur wäre; nichts, was wir Teile

unseres geistigen Besitzes nennen, kann anders ge-

boren werden, als in leiblicher Gestalt. Es ist ein

trügerischer Schein, der uns vortäuscht, es sei über-

haupt eine Trennung, auch nur eine gedachte

Trennung zwischen Geistigem und Sinnlichem mög-

lich. Das, was dem reinsten geistigen Gebiet an-

zugehören scheint, irgend eine von aller Möglichkeit

sinnlicher Wahrnehmung weit abliegende Abstrak-

tion, etwas, was je nach dem philosophischen Stand-

punkt den einen das höchste Sein, den anderen gar

kein Sein mehr darstellt, ein Begriff, wie etwa Un-

endlichkeit , was ist das anderes als das sehr sinn-

liche Gebilde eines Wortes r Und wenn wir das

auch zugeben , aber einwenden , dass durch so ein



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 227

Wort , wie durch eine Zauberformel ein Reich un-

absehbaren geistigen Seins erschlossen wird , so

brauchen wir nur genauer hinzusehen , um uns zu

überzeugen, dass alles, was über die engen Schran-

ken der Wortform hinauszugehen , was dem Aus-

druck die Tiefe des geistigen Inhalts, die Weite des

geistigen Umfanges zu geben scheint , sich doch

immer wieder als ein Sinnliches, sei es Wort, Bild

Gefühl erweisen muss. Was auch immer ein Wort

vor das Forum unseres Bewusstseins ruft , mögen

es Begriffe , Vorstellungen , Empfindungen , Gefühle

sein, was es auch sein mag, es kann nicht anders

in der sogenannten geistigen Sphäre des Begriffes

auftreten, als indem es sich als sinnlicher Vorgang

an die sinnliche Thatsache des Wortes anschliesst.

Jene sogenannte geistige Sphäre des Wortes ist that-

sächlich nicht grösser als seine sinnliche Sphäre.

Es ist durchaus falsch, zu sagen, dass wir uns mit

der physischen Leistung, an die unser psychisches

Leben gebunden ist, ein geistiges Reich erschlössen,

dass alle sinnlichen Vorkommnisse unseres soge-

nannten geistigen Lebens, wie Wort, Zeichen, Bild,

Ton, Gebärde nur Symbole eines Geistigen seien

;

es sind das Reminiszenzen veralteter Anschauungen.

Jedes Vorkommnis bedeutet nur sich selbst , und

der Schein, dass es eine Bedeutung besitze, die von

ihm verschieden sei und es überrage, beruht darauf,

dass sich auf dem Wege der Assoziation andere

Vorkommnisse mit ihm verbinden , die ebenso-

wenig wie es selbst einem vorgeblichen , in Wahr-

heit ganz undenkbaren geistigen Reiche angehören,

15*



22S Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

und die auch nur wiederum sich selbst bedeuten

können.

Haben wir eingesehen , einesteils , dass unser

Bewusstsein nicht als ein Ort zu betrachten ist, an

welchem das Wirklichkeitsmaterial für das Denken

nur so* schlechthin zu finden wäre , so dass dieses

jedes einzelne nur zu bezeichnen brauchte, um das

gesamte in der Vorstellung gegebene Sein in die-

jenige Form zu bringen, die seinen eigenen Ge-

setzen entspräche ; anderenteils dass die in unserem

Bewusstsein auftretenden und mehr oder weniger

die Denkvorgänge begleitenden sinnlichen Wahr-

nehmungs- und Vorstellungsvorgänge so wenig eine

rein geistige Existenz haben können , wie das Den-

ken selbst : so vermögen wir das, was wir das sinn-

liche Phänomen der Wirklichkeit nennen, unbefan-

gener zu prüfen.

Wir sehen, dass man verhältnismässig leicht zu

der Einsicht in die Phänomenalität der sinnlichen

Wirklichkeit gelangt , und dass man sich dabei be-

ruhigt, an die Stelle einer an sich vorhandenen Welt

eine vorgestellte Wirklichkeit zu setzen. Man streift

damit aber keineswegs allen Trug ab, in dem man
sich sozusagen naturgemäss befindet. Gleichwie

man sich schwer von der Überzeugung losmacht, dass

das Wort, der Begriff etwas vertrete, bedeute, was

auch abgesehen von Wort und Begriff vorhanden

sei , so bleibt im Grunde doch auch die Meinung

bestehen , dass alle Wahrnehmung und Vorstellung

doch nur Kunde , oftmals mangelhafte und trüge-

rische Kunde gebe von etwas, was unabhängig von



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 229

aller Wahrnehmung und Vorstellung existiere. Dieses

ist ein Irrtum so gut wie jenes. Es giebt für uns

kein sinnliches Sein , welches nicht Wahrnehmung
und Vorstellung wäre , und alles Verhältnis von

Wahrnehmung und Vorstellung zur Wirklichkeit ist

doch immer nur wieder ein Verhältnis von Wahr-

nehmung und Vorstellung zu Wahrnehmung und

Vorstellung; darüber hinaus werden wir niemals

gelangen können. Wir sind also in betreff der ge-

samten sinnlichen Wirklichkeit auf das angewiesen,

was wir als sogenannten psychischen Besitz in unse-

rem wahrnehmenden, beziehentlich vorstellenden Be-

wusstsein finden. Wir können nun nicht annehmen,

dass dieser psychische Besitz nur so in der Luft

schwebe und als etwas Immaterielles uns zu teil

werde. Sowenig irgend eine Wahrnehmung oder

Vorstellung auf anderen als sinnlichen Wegen in

unser Bewusstsein gelangen kann, ebensowenig kann

sie in anderer Form in unserem Bewusstsein existie-

ren , als in der Form eines sinnlichen Vorganges.

Bedenken wir , dass das gesamte Wahrnehmungs-

und Vorstellungsleben in keiner anderen Weise vor-

handen sein kann , als in Vorgängen , denen unser

sinnlicher Organismus unterworfen ist , so werden

wir leicht begreifen, dass unsere Vorstellungen nicht

als etwas fertig Vorhandenes , in unser Bewusstsein

Eintretendes und aus ihm wieder Verschwindendes

angesehen werden können, sondern als etwas Wer-

dendes, Entstehendes und Vergehendes. Wir hören

nun auf, das Vorhandensein der Vorstellungen so

auf Treu und Glauben hinzunehmen ; wir sehen ein,



230 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

dass unser ganzer Vorstellungs- und somit Wirk-

lichkeitsbesitz sich nicht weiter erstreckt als über

die Vorgänge, die im einzelnen Augenblick in uns,

an uns stattfinden können ; dass in jedem Augen-

blick die ganze Welt, die wir unser nennen können,

vergeht und in jedem Augenblick wiederum neu

entsteht , dass wir mit anderen nicht in derselben

Welt leben, sondern dass jeder in einer anderen

Welt lebt, ja dass für den einzelnen die Welt eines

Augenblicks nicht dieselbe irgend eines anderen

Augenblicks sein kann.

War durch die Einsicht in den relativen Cha-

rakter alles Seins die Wirklichkeit , die uns so un-

abhängig gegenüber zu stehen schien , aufgelöst

worden in eine Wirklichkeit, deren Sein nur durch

unsere Vorstellung möglich wurde, so erscheint nun

durch die Einsicht in die Unmöglichkeit der Existenz

von Vorstellungen als vorhandener geistiger Bestand-

teile unseres Bewusstseins auch die Wirklichkeit als

Vorstellung aufgelöst in ein unendlich mannigfaches

und ewig wechselndes Geschehen, dessen Schauplatz

unser sinnlicher Organismus ist. Hatten wir auf die

Frage, wo nun eigentlich die Wirklichkeit sei , ant-

worten müssen : in unseren Vorstellungen, so müssen

wir auf die weitere Frage , wo nun diese Vorstel-

lungen sind, antworten: sie sind als dauernde Ge-

bilde überhaupt nicht nachweisbar, ihr Sein besteht

in einem Entstehen und Vergehen.

Es ist gewiss nicht leicht, diese Konsequenz zu-

zugeben. Man mag sich der Einsicht fügen , dass

in uns selbst eine der Bedingungen liegt, von denen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 231

das Vorhandensein alles dessen abhängt, was sich

als seiend darstellt. Damit scheint an und für sich

der Charakter des Seins als eines dauernden Zu-

standes nicht aufgehoben. Aber es muss dem so-

genannten gesunden Menschenverstände doch nahezu

absurd vorkommen, angesichts der uns umgebenden

Wirklichkeit , von der wir selbst nur ein so ver-

schwindender Teil sind , die uns umgiebt und uns

überdauert in ihrer materiellen Beständigkeit, in der

ganzen Fülle ihrer Gestaltungen , in dem ganzen

Reichtum ihrer Erscheinungsweisen , von dieser so

unwiderleglich wirklichen Welt zu sagen , sie sei

nicht nur in der Möglichkeit des Seins an das Vor-

handensein unseres Bewusstseins gebunden, sondern

ihr gesamtes Sein bestehe aus nichts anderem als

aus den ewig wechselnden, entstehenden und ver-

gehenden Formen , welche die ununterbrochene

sinnlich - geistige Thätigkeit unseres Bewusstseins

aufweise. Indessen wer sich auf den gesunden

Menschenverstand beruft, sollte bedenken , dass die

Sphäre desselben nicht die Wahrheit , sondern das

Kompromiss ist. Die Gewissheit der Wirklichkeit

ist keine auf Gründen ruhende Überzeugung, son-

dern ein hergebrachter Glaube. Wenn man auf-

gehört hat, an die absolute Realität der gegenständ-

lichen Welt zu glauben, so glaubt man an das Vor-

handensein einer als Vorstellung gegebenen Welt.

Dieser Glaube genügt so gut wie jener vollkommen

zum praktischen Leben und sogar zu dem grössten

Teil der theoretischen Beschäftigungen. Das skep-

tische Nachdenken muss aber diesen Glauben so



232 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

gut zerstören wie jenen. Die verlorene Gewissheit

muss auf andere Weise wieder gewonnen werden

;

denn es gilt, dass nur derjenige zu wahrer Gewiss-

heit gelangen kann , der auf dem Punkt gestanden

hat, wo sich ihm alles Sein in Trug, alle Gewissheit

in Zweifel aufzulösen schien.

Erst wenn wir den Glauben an eine in Wirk-

lichkeit oder als Vorstellung gegebene Welt als

einen Irrtum erkannt haben, erscheint jede dogma-

tische Befangenheit, in der sich das Bewusstsein in

betreff der sogenannten Wirklichkeit zu befinden

pflegt, geschwunden. Wir sehen ein, dass, wenn

wir eine Sache tasten, dieselbe doch nur darum

auf Sein Anspruch machen kann, weil sich aus den

Empfindungen des Widerstandes die Vorstellung

eines festen Körpers entwickelt ; und wenn eine

Sache als Erinnerung in uns auftaucht, so begreifen

wir, dass diese Erinnerung ebensogut eine Form
des Seins dieser Sache ist, wie die allerkörperlichste

Gegenwart. Und ferner, sowenig wir, wenn wir

eine Sache unmittelbar mit den Sinnen wahrnehmen,

auf den Gedanken kommen werden, dass hier ein

doppeltes Sein vorliege, eins des Gegenstandes, eins

der Wahrnehmung, ebensowenig wird es für uns,

wenn wir eine Sache vorstellen oder denken, noch

einen Sinn haben, diesem gedachten oder vorge-

stellten Sein das wirkliche Sein der Sache gegen-

überzustellen. Denn wir werden uns darüber klar

sein, dass, da alles Sein notwendigerweise ein wahr-

genommenes, vorgestelltes, gedachtes ist, wir aber

nicht gleichzeitig zweierlei Zustände in unserem Be-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 233

wusstsein haben können, von dem Sein, welches

die Form der unmittelbaren Wahrnehmung hat, in

dem Augenblick nicht mehr die Rede sein kann,

wo das Sein in der Form der Vorstellung erscheint;

und ebenso dass das Sein in der Form einer im

Bewusstsein erscheinenden Vorstellung untergeht,

wenn an die Stelle dieser die unmittelbare Wahr-

nehmung tritt.

An die Stelle des Seins tritt so ein beständiges

Werden; in jedem Augenblicke stehen wir dem
Nichts gegenüber, und in jedem Augenblick erzeugt

sich das, war wir als seiend, als wirklich bezeichnen

dürfen. Wollen wir uns diese Einsicht, diese Über-

zeugung lebendig und gegenwärtig erhalten, so be-

dürfen wir unzweifelhaft nicht geringer Kraft und

Selbständigkeit. Es ist uns jeder feste Halt ge-

nommen, den uns die Annahme einer gegebenen,

sei es von uns unabhängigen, sei es von uns ab-

hängigen Wirklichkeit bot, und wir sehen uns mit

unserem ganzen Wirklichkeitsbewusstsein auf ein

Geschehen angewiesen, welches sich nicht ausser

uns, sondern in uns, durch uns ereignet.

Hieraus folgt dann auch, dass wir das Sein

irgend eines Gegenstandes und somit der gesamten

Wirklichkeit nicht als an einen bestimmten einheit-

lichen Entwickelungsprozess in unserem Bewusstsein

gebunden erachten können, sondern dass dieses Sein

thatsächlich ein mannigfaltiges ist , und dass den

verschiedenen Stoffgebieten, in die es gemäss der

Verschiedenheit unserer sinnlichen Empfindungs-

fähigkeit zerfällt, sehr verschiedene Arten des Wirk-



234 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

lichkeitsbewusstseins entsprechen. Wir mögen an-

nehmen, dass die thatsächliche Mannigfaltigkeit der

sinnlichen Gestaltung des Seins ein gemeinsames

und an sich gleichartiges Wirklichkeitsmaterial vor-

aussetze, an dem sich die verschiedenartige sinnliche

Thätigkeit vollziehe. Wir mögen dies annehmen

;

nachweisen können wir es nicht. Denn da wir von

keinem Sein wissen können, welches nicht in irgend

einer Form in unserem Bewusstsein existierte, so

müssten wir eine Form nachweisen können, in der

sich jenes vorausgesetzte, aller sinnlichen Spezia-

lisierung zu gründe liegende, selbst noch nicht

spezialisierte Sein darstellte. Wir mögen noch so tief

in die Gründe hinabzudringen suchen , aus denen

sich die Mannigfaltigkeit unseres Wirklichkeits-

bewusstseins wie aus einem gemeinsamen Ur-

sprung entwickelt — was wir überhaupt noch wahr-

nehmen können, sind schon spezialisierte Formen,

und jenseits derselben liegt überhaupt nichts Wahr-

nehmbares mehr, sondern mit einer Verdunkelung

des Bewusstseins das Ende aller Wahrnehmung.

Von dem Sein eines Gegenstandes in dem Sinne

einer sinnlichen Einheitlichkeit und Gesamtheit

könnte also offenbar nur für Organismen die Rede

sein, die auf einer sehr tiefen Entwickelungsstufe

verharren : wo sich die ersten Anfänge sinnlicher

Empfindung nachweisen lassen, da mag man voraus-

setzen, dass das gesamte Sein eines Gegenstandes

an ein einziges Bewusstseinsmaterial gebunden ist.

Schon wo zu der Empfindung des Widerstandes

die ersten Spuren der Lichtempfindung treten, fällt



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 235

die Möglichkeit eines einheitlichen Seins weg, und

es tritt eine Vervielfachung ein, die niemals wieder

zu einer Einheit werden kann. Zu je höheren

Formen sich die Organismen entwickeln, desto

mehr differenziert sich die sinnliche Empfindung

und mit ihr das Bewusstseinsmaterial, in welchem

sich das Sein darstellt. Wir könnten meinen, eine

einheitliche Zusammenfassung des Seins müsse

wenigstens dem Menschen als dem höchst organi-

sierten Wesen möglich sein, da er sonst Begriffe

wie Wirklichkeit, Sein gar nicht würde bilden können.

Aber mit diesen Begriffen befindet man sich bereits

auf dem sehr speziellen Gebiet, welches sich in dem
diskursiven Denken darstellt, und sehr weit entfernt

von anderen Wirklichkeitsgebieten, zu deren Ent-

wickelung das Denken unfähig ist.

Löst sich nun das Sein der Dinge in eine stoff-

liche Mannigfaltigkeit auf, insofern die Vorkommnisse,

die wir thatsächlich in unserem Bewusstsein kon-

statieren können, sobald ein Seiendes in ihm auf-

tritt, stofflich sehr verschieden sind, sich als tastbar,

hörbar, sichtbar, denkbar u. s. w. kundgeben: so

kommt dazu noch eine Mannigfaltigkeit der Ent-

wickelungsstadien, insofern auf jedem einzelnen Stoff-

gebiete dasjenige, was sich uns als seiend darstellt,

in ungemein verschiedenen Abstufungen von Deut-

lichkeit und Lebendigkeit , Bestimmtheit und Ge-

staltung auftreten kann. Halten wir uns das immer

gegenwärtig, so werden wir zu einem Positivismus

gelangen, der ganz anderer Art ist, als derjenige,

dessen sich die moderne Denkweise rühmt. Denn



236 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

da alles Vorhandene sich uns als zurückgeführt ent-

hüllt auf die Art der Vorgänge, die in uns, an uns,

durch uns stattfinden, so werden wir vor allen

anderen geistigen Operationen, denen wir irgend

ein Vorhandenes unterwerfen, uns Rechenschaft

darüber geben, an welcherlei Vorgänge unseres

sinnlich-geistigen Lebens sein Dasein gebunden ist.



III.

Die Einsicht , dass sich unser gesamter sinn-

licher Wirklichkeitsbesitz auf Wahrnehmungs- und

Vorstellungsvorkommnisse beschränkt, die nicht einen

gleichmässig dauernden Zustand, sondern ein Kommen
und Gehen, ein Entstehen und Verschwinden, ein

Werden und Vergehen darstellen — diese Einsicht

führt uns dazu, in der Wirklichkeit nicht nur ein

flüchtiges, sondern auch ein vielfach unentwickeltes

oder verkümmertes Gebilde zu erkennen. In An-

sehung der wunderbaren, formen- und farbenreichen

Welt, in der wir leben, die unsere Sinne bald auf

das Kleine und Nahe festbannt, bald in die Ferne

lockt, um ihnen das Grösste zugänglich zu machen;

die sich bald in festester stofflicher Gegenwart auf-

drängt, bald in anscheinend stofflosester Erscheinung

sich doch immer noch als sinnlich vorhanden er-

weist — in Ansehung dieser Welt, die wir als etwas

so unbegreiflich Kunstreiches und Vollendetes er-

kennen, mag es uns schwer werden, dies zuzugeben.

Aber wir sind in betreff des Zustandes unseres so-

genannten sinnlichen Wirklichkeitsbesitzes nicht ge-

ringeren und nicht weniger verborgenen Täuschungen



238 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

unterworfen, als die sind, gegen die wir auf dem
Gebiete unserer sogenannten geistigen Operationen

beständig auf der Hut sein müssen.

Über manche Beschränkungen , denen unsere

sinnliche Auffassungsfähigkeit unterliegt, täuschen

wir uns freilich nicht. Wir wissen recht gut, dass

wir das, was sich unseren Sinnen zunächst als ein

zusammengesetztes und mannigfaltiges Ganzes dar-

bietet, zerstören müssen, sobald wir es näher zu

ergreifen trachten. Nur solange wir unsere Auf-

merksamkeit in einem gewissen Mittelstadium der

Stärke erhalten, vermögen wir einen kombinierten

Sinneseindruck von einigem Umfange als ein Ganzes

aufzufassen. Suchen wir die Intensität der sinnlichen

Wahrnehmung zu steigern, so sehen wir uns ge-

zwungen, von dem Ganzen auf seine Teile über-

zugehen, und je genauer wir wahrzunehmen suchen,

desto mehr scheint sich der Umfang dessen zusammen-

zuziehen, was wir noch wahrnehmen können. Auf

der anderen Seite müssen wir auch den qualitativ

gemischten Sinneseindruck in seine Bestandteile auf-

lösen, um ihm näher zu kommen; jeder Versuch,

das, was sich als ein sinnlich Vielfaches in einer

gewissen Entfernung zeigt, uns in seinem gesamten

sinnlichen Reichtum nahe und immer näher zu

bringen, muss misslingen. Indem wir die sinnliche

Mannigfaltigkeit eines Eindrucks als solche zu er-

fassen und uns anzueignen suchen, vermögen wir

doch nur eine einzelne Sinnesqualität zu ergreifen.

Zu gunsten dieser einen treten die anderen zurück;

ja sie werden bis zu beinahe gänzlichem Verschwin-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 239

den aus der Wahrnehmung vertrieben, je intensiver

wir uns den Eindruck der einen Sinnesqualität zu

machen vermögen.

Diesen beschränkenden Bedingungen ist das

Vorstellungsleben in ganz gleicher Weise unter-

worfen, ob es auf unmittelbarer Sinneswahrnehmung

oder auf Reproduktion von Vorstellungen im Be-

wusstsein beruht. Man könnte meinen, dass diese

Beschränkungen auf der Beschaffenheit der Sinnes-

organe selbst beruhten, wo deren Thätigkeit durch

die unmittelbare Gegenwart der wahrgenommenen

Gegenstände gefordert werde ; man könnte infolge-

dessen voraussetzen, dass diese Schranken nicht

vorhanden wären, wo das Bewusstsein anscheinend

der vollsten geistigen Freiheit geniesst, wo es un-

abhängig von unmittelbarer Thätigkeit der Sinnes-

organe , nicht bestimmt durch das Vorhandensein

der Dinge selbst, über einen scheinbar unbegrenzten

Reichtum von Vorstellungen verfügt. Auch hier

aber kehrt der Zwang wieder, das unser vorstellen-

des Bewusstsein jeweilig Erfüllende seinem Umfang

nach in demselben Masse zu beschränken, in dem
es zur Lebendigkeit, Klarheit, Deutlichkeit gesteigert

werden soll; auch hier vermögen wir nicht, alle

sinnlichen Seiten einer Vorstellung gleichzeitig in

den Vordergrund unseres Bewusstseins zu bringen

;

vielmehr sehen wir einen Wettstreit zwischen diesen

sinnlichen Qualitäten eintreten, der bald von äusseren

Umständen, bald auch von unserem Willen abhängt.

Dies kann ja auch nicht anders sein ; denn ob die

Vorgänge, in denen unser Vorstellungsleben besteht,



24U Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

angeregt werden durch äussere Reize oder durch

innere, sie selbst bleiben doch immer denselben

Bedingungen unterworfen.

Alle diese Thatsachen sind uns, wie gesagt,

hinlänglich bekannt ; sie kommen uns auf Schritt

und Tritt zum Bewusstsein ; wir werden aus ihnen

aber nicht den Schluss ziehen, dass sie uns nur eine

mangelhafte sinnliche Kenntnis der uns umgebenden

Welt gestatten. Wir wissen, dass uns das, was uns

gleichzeitig zu thun versagt ist, nach einander mühe-

los gelingt, und dass wir so das Mittel besitzen,

durch welches wir zur Vollständigkeit der sinnlichen

Auffassung gelangen. Es sind viel vorborgenere

und nicht so mühelos zu überwindende Schranken

unserer Natur, die wir im Sinn haben, wenn wir

behaupten, der Mensch lasse sich, ihm selbst un-

bewusst, an einem sehr unvollkommenen und un-

entwickelten Weltbild genügen.

Jene Vollständigkeit der sinnlichen Auffassung,

zu der wir gelangen zu können vermeinen, ist im

Grunde doch nur eine scheinbare ; sie ist in Wahr-

heit nicht vorhanden ; sie stellt sich nicht als ein

bestimmtes nachweisbares Gebilde dar ; sie ist eine

Annahme, eine Voraussetzung, die wir in unserem

Bewusstsein nicht realisieren können. Vergegen-

wärtigen wir uns unseren eigenen Zustand, an den

jene angebliche Vollständigkeit der sinnlichen Auf-

fassung auch nur eines einzelnen Gegenstandes ge-

bunden ist, so sehen wir uns einem Herumirren

unserer Sinne an dem Gegenstand preisgegeben.

Heften wir unsere Aufmerksamkeit auf die einzelne



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 241

Sinnesqualität, so endet unser Bemühen in Ratlosig-

keit. Die sinnliche Sicherheit und Bestimmtheit

kommt uns bei dem Versuch der Isolierung eines

einzelnen Sinnes gar bald abhanden, und wir suchen

Zuflucht bei den anderen Sinnen , um die volle

Gewissheit des sinnlichen Vorhandenseins des wahr-

genommenen oder vorgestellten Gegenstandes wieder-

zugewinnen. Suchen wir dagegen unsere Aufmerk-

samkeit auf die in einem Gegenstand sich dar-

bietende sinnliche Gesamtheit zu konzentrieren, so

entschwindet uns wiederum die Gesamtheit unter

den Händen, und ohne es zu wollen, erfassen wir

doch immer nur einen einzelnen Teil aus dem sinn-

lichen Komplex. Aus jener allmählichen sinnlichen

Kenntnisnahme, in der wir das einzige Mittel er-

blickten, zu einer Vollständigkeit der sinnlichen An-

eignung irgend eines Gegenstandes zu gelangen,

entwickelt sich also keineswegs ein Besitz in unserem

Bewusstsein, in dem sich diese sinnliche Vollständig-

keit darstellte ; vielmehr finden wir unser Bewusst-

sein in Ansehung seines sinnlichen Besitzes in einem

ziemlich hülflosen Zustande, insofern es sich ge-

nötigt sieht, wenn es nur überhaupt die sinnliche

Gewissheit nicht verlieren will, beständig von einem

Sinnesgebiet zum anderen zu eilen, um dieses als-

bald wieder zu gunsten des nächsten zu verlassen.

Da die verschiedenen Sinnesgebiete immer zu gegen-

seitiger Ablösung bereit sind, so unterliegen wir

leicht der Täuschung, als könne uns eine sinnliche

Vollständigkeit gegeben sein. Sind wir aber einmal

auf jenes Sachverhältnis aufmerksam geworden, so

Fiecjler, Schriften über Kunst. j^g



242 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

können wir uns der Ansicht nicht verschliessen,

dass das Dasein irgend eines sinnlich wahrnehm-

baren oder vorstellbaren Gegenstandes nicht an eine

bestimmte Form gebunden ist, sondern sich in

jener willkürlichen und beständig wechselnden Kon-

kurrenz seiner verschiedenen sinnlichen Qualitäten

erschöpft.

Wie es nun aber um die Gestaltung eines sinn-

lich Vorhandenen nach den einzelnen Seiten seiner

sinnlichen Beschaffenheit bestellt ist, das werden

wir am besten erkennen , wenn wir eine bestimmte

Seite dieser Beschaffenheit, die Sichtbarkeit, ins

Auge fassen. Wir kommen hier auf das eigentliche

Thema der vorliegenden Untersuchungen. Hatte

es sich in dem Vorhergehenden um das Eingeständnis

gehandelt, dass wir in einer Täuschung leben, so-

lange wir meinen, ein Sinnlich-Wirkliches als ein

Sinnlich- Vollständiges in irgend einem Gebilde

unseres Bewusstseins besitzen zu können : so

handelt es sich nun um den Nachweis, dass auch

ein sichtbarer Gegenstand eben dieser seiner Sicht-

barkeit nach uns als ein zu endgültiger Entwicke-

lung gelangtes Gesichtsbild so ohne weiteres nicht

angehören könne. Und daraus wird sich, wie wir

sehen werden, die natürliche Folgerung ergeben,

dass der Mensch eine Entwickelung seiner Gesichts-

bilder zu höheren Graden des Vorhandenseins nur

einer Thätigkeit verdanken könne, durch welche

sichtbar nachweisbare Gebilde hervorgebracht wer-

den, und dass diese Thätigkeit keine andere als die

künstlerische sei.



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 243

Zwar wissen wir, dass im gewöhnlichen Leben

und bei vielen Beschäftigungen, wo sich die Auf-

merksamkeit auf das Aussehen der Dinge nach dem
Bedürfnis richtet, dieses Gesichtsbild deshalb ein

mangelhaftes, oberflächliches, unentwickeltes bleibt,

weil damit dem Bedürfnis vollständig genügt ist.

Auch räumen wir ein, dass Verschiedenheiten der '

individuellen Anlage dem einen die Erlangung eines

genauen und lebendigen Gesichtsbildes leichter, dem
anderen schwerer erscheinen lassen. Immerhin

nehmen wir von jedem normal Organisierten an,

dass es in seinem Belieben liege, sich einen Gegen-

stand nach seiner sichtbaren Seite hin zum höchsten

Grade anschaulicher Deutlichkeit und Gewissheit zu

bringen. Bei gewissen geistigen Thätigkeiten be-

trachten wir die Vollständigkeit und höchste Genauig-

keit der durch den Gesichtssinn zu erlangenden

anschaulichen Kenntnis der Dinge als eine selbst-

verständliche Voraussetzung. Dies ist bei bestimm-

ten Gattungen der künstlerischen Thätigkeit , auf

bestimmten Gebieten der wissenschaftlichen For-

schung der Fall. Und auch da, wo sich die Auf-

merksamkeit nicht um einer Thätigkeit willen auf

die sichtbare Seite der Dinge richtet, sondern nur

etwa aus einem sentimentalen Bedürfnis, wird ein

Zweifel daran nicht zulässig erscheinen, dass die

Arbeit des Sehens an den Gegenständen vollständig

geleistet sei. Und .wo es sich nicht um direkte

Wahrnehmung handelt, sondern um Vorstellungen,

die vor unser Bewusstsein treten, so wissen wir,

dass uns bei jeder Unsicherheit, bei jeder Lücke
16*.



244 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

die Zuflucht zur direkten Wahrnehmung offen steht,

und dass hier jeder Zweifel gelöst, jede Lücke er-

gänzt wird.

Indem wir so auf einem ganz sicheren sinn-

lichen Boden zu stehen meinen, unterliegen wir

einer ziemlich komplizierten Täuschung, die daraus

entspringt, dass wir den sinnlichen Besitz, den uns

das Sehen liefert, nicht aus den mannigfachen anders-

artigen Verbindungen zu lösen gewohnt sind, in

denen er zu einem Elemente unseres geistigen

Lebens wird. Denn einesteils meinen wir, ihn

zurückführen zu können auf ein Wirklichkeitsvorbild,

welches sein Dasein ganz anderen sinnlich-seelischen

Vorgängen verdankt, andernteils glauben wir, ihn in

unserem Bewusstsein zu realisieren , wenn wir ihn

doch thatsächlich in einen Besitz ganz anderer Natur

verwandeln. Beides bedarf näherer Erörterung.

Einer sehr gebräuchlichen Ausdrucksweise zu-

folge können wir das Vorhandensein von etwas,

was wir durch das Auge wahrnehmen, auch durch

andere Sinne feststellen ; können wir das nicht, so

erscheint uns das, was uns das Auge zeigt, als eine

trügerische Vorspiegelung. Wir sagen , dass wir

das , was wir sehen , auch tasten und infolgedessen

wägen und messen , dass wir es vielleicht hören

oder schmecken oder riechen können." Diese Aus-

drucksweise ist deshalb irreführend, weil man das,

was man sieht, jedenfalls durch die Thätigkeit keines

anderen Sinnes wahrnehmen kann, als durch die des

Gesichtssinnes. Man kann mit derselben nur meinen,

dass man alle diese Operationen an einem voraus-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 245

gesetzten Gegenstand vornimmt , welcher auch der

Gegenstand des Gesehenwerdens ist. Denn es kann

ja unmöglich das Sichtbare sein , was anderweitig

wahrgenommen wird; es würde ja eben nicht das

Sichtbare sein , wenn ausser dem Gesehenwerden

noch etwas anderes mit ihm geschehen könnte.

Sprechen wir aber von einem sichtbaren Gegen-

stande, der eben derjenige ist, den wir auch ander-

weitig sinnlich wahrnehmen , so nehmen wir still-

schweigend darauf keine Rücksicht, dass, wenn man
die sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften abzieht,

ein Gegenstand als Träger derselben nicht mehr

übrig bleibt. Wir stehen also, wenn wir eine dem
Gebiete des Gesichtssinnes angehörige Wahrnehmung
oder Vorstellung auf eine Wirklichkeit zurückführen

zu können meinen, vor folgendem Dilemma: entweder

wir führen die Wahrnehmung oder Vorstellung auf

etwas zurück, was einem ganz anderen Sinnesgebiet

angehört, als dem des Gesichtssinnes, d. h. wir ver-

drängen das, was uns der Gesichtssinn liefert, aus

unserem Bewusstsein und ersetzen es durch etwas,

was wir einem ganz anderen Sinn verdanken; oder

wir greifen sozusagen ins Leere, indem wir uns auf

eine Wirklichkeit beziehen , die zwar für den Ge-

sichtssinn , aber doch abgesehen von den Wahr-

nehmungen und Vorstellungen des Gesichtssinnes

vorhanden wäre ; denn das Vorhandensein eines

Sichtbaren kann eben nur in seinem Gesehen- oder

Als-gesehen-vorgestellt-werden bestehen. Es kann

sich bei dem Sehen gar nicht darum handeln , das

subjektive Gesichtsbild einem objektiven, durch den



246 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Gesichtssinn wahrnehmbaren Bestand gleich zu

machen. Wäre dies der Fall , so würde freilich

jeder normal Organisierte zu einer vollständigen,

mit der Wirklichkeit übereinstimmenden Gesichts-

vorstellung gelangen können
,

ja gelangen müssen.

Aber sobald wir genauer prüfen, wTas wir eigentlich

thun, wenn wir zwischen einem Richtigsehen und

einem Falschsehen unterscheiden, wenn wir mit der

grössten Sicherheit darüber urteilen , ob eine Ge-

sichtswahrnehmung oder Vorstellung mit der Wirk-

lichkeit übereinstimmt oder nicht, so gewahren wir,

dass es eben nicht die sichtbare Wirklichkeit ist,

an der wir prüfen , ob unser Auge Recht hat oder

im Irrtum befangen ist. Wenn uns das Auge die

Existenz von etwas vorspiegelt, was nicht vorhanden

ist, so bezieht sich dieses Nichtvorhandensein nicht

auf das , was wir sehen , denn das ist eben vor-

handen , sondern auf das , was wir niemals sehen

können ; mit der Gesichtswahrnehmung treffen ge-

wisse andere sinnliche Wahrnehmungen nicht zu-

sammen, deren Konkurrenz wir zu fordern pflegen,

um von Wirklichkeit reden zu können. Bemerken

wir, dass unser Auge uns über die Lage eines

Gegenstandes im Räume täuscht , so können wir

nicht meinen , dass unser Auge den Gegenstand

an einem anderen Orte wahrnehme, als wo er sicht-

bar sei ; denn der Gegenstand kann nur an dem

Orte sichtbar sein, wo er von dem Gesichtssinn

wahrgenommen wird ; vielmehr können wir nur

sagen, dass das Auge den Gegenstand an einem

anderen Orte sieht, als wo ihn z.B. der Tastsinn fühlt.



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 247

Auch das Verhältnis der Form eines Gegen-

standes, sofern dieselbe von dem Auge wahrgenom-

men oder vorgestellt wird , zu der Form , die wir

durch andere Mittel feststellen können , unterliegt

manchen Unklarheiten und Missverständnissen. Im

gewöhnlichen Leben schwankt die Kenntnis, die wir

von der Form eines Gegenstandes haben, zwischen

den Nachrichten , die uns der Gesichtssinn , und

denen, die uns der Tastsinn über diese Form giebt.

Je genauere Kenntnis wir aber haben wollen, desto

weniger ziehen wir den Gesichtssinn zu Rate , und

desto mehr verlassen wir uns auf den Tastsinn

;

und wenn wir im eigentlichsten Sinne von der Form
eines Gegenstandes reden , so ist überhaupt von

einem Anteil des Gesichtssinnes nicht mehr die

Rede , vielmehr meinen wir die tastbare, messbare,

berechenbare Form. Diese wird uns zum Massstab

für die Richtigkeit des Sehens, und wir fragen uns,

ob wir die Form so sehen, wie sie sich in ihrer

tastbaren, greifbaren Wirklichkeit verhält ; ist dies

der Fall , so sind wir überzeugt , eine richtige und

vollständige Gesichtsvorstellung von der Form des

Gegenstandes zu haben. Nun besteht zwischen dem
Gesichtssinn und dem Tastsinn insofern eine Be-

ziehung, als aus den Daten, die jener liefert, auf

die körperliche Form, und umgekehrt aus den Daten,

die dieser liefert, auf die sichtbare Gestalt geschlos-

sen werden kann. Wenn man nun von dem , was

das Auge zeigt , auf die Form schliesst , die sich

dem Tastsinn darbieten wird, und man findet diesen

Schluss bestätigt , so bedient man sich doch eines



248 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

sehr irreführenden Ausdrucks, indem man sagt, dass

man richtig gesehen habe ; denn die Richtigkeit,

auf die man hier den Wert legt , kann man eben

nicht sehen, sondern nur durch den Tastsinn wahr-

nehmen. Es besteht gar keine Ähnlichkeit zwischen

der Formvorstellung, die in das Gebiet des Gesichts-

sinnes, und derjenigen, die in das Gebiet des Tast-

sinnes gehört ; und so kann auch die eine nicht zum
Vorbild oder Massstab der anderen dienen. So

sagt man ja auch , dass der Gesichtssinn zur Auf-

fassung von Formen , namentlich komplizierter Art,

kein geeignetes und hinreichendes Organ sei , und

unterscheidet dabei nicht hinlänglich, dass die Form,

die überhaupt eine sichtbare Form ist , nur dem
Gesichtssinn verdankt werden kann , dass aber die

Form , deren Entstehung auf anderen Sinneswahr-

nehmungen beruht, mit der sichtbaren Form gar

nichts zu thuh hat. Es hat gar keinen Sinn , zu

sagen, das Auge vermöge der Form der Dinge nicht

vollständig gerecht zu werden , während man diese

Form mit der höchsten Genauigkeit messen und

berechnen könne. Als ob es eine Form schlechthin

gäbe , und als ob die verschiedenen Sinnesorgane

nur die mehr oder minder geeigneten Werkzeuge

wären, sich diese Form anzueignen. Was kann es

der Form, die durch und für das Auge entsteht,

nützen , wenn eine Form festgestellt wird , die gar

nicht als eine sichtbare in unser wahrnehmendes

und vorstellendes Bewusstsein treten kann?

Es ist nicht überflüssig, hier noch einiger Miss-

verständnisse zu gedenken , denen man wohl be-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 249

gegnet. Man kann die Behauptung aufstellen hören,

für die Wiedergabe sowohl der stereometrischen als

auch der auf eine Fläche projizierten Form eines

Körpers sei ein mechanisches Verfahren wie in jenem

Falle das der Abformung, in diesem das der Photo-

graphie , das zuverlässigste Mittel. Nun ist klar,

dass, wenn ich einen Gegenstand abforme, ich damit

zwar einen zweiten tastbaren und auch sichtbaren

Gegenstand, keineswegs aber einen Ausdruck des

Gesichtsbildes herstelle, welches ich von dem Gegen-

stand empfange. Ich habe nun eben zwei Gegen-

stände, die in ihrer tastbaren, messbaren, berechen-

baren Form übereinstimmen mögen , von denen

beiden ich aber die Form , wie sie dem Auge er-

scheint, eben nur dem Auge, nicht aber einer Ab-

formung verdanken kann. Wer aber meint, dass

die Photographie dieses Gesichtsbild in der untrüg-

lichsten Weise liefere , weil wohl das Auge , nicht

aber eine Maschine irren könne, der muss von der

Voraussetzung ausgehen, dass der Vorgang, durch

den im menschlichen Auge und Gehirn das Gesichts-

bild entsteht, ganz dem gleiche, durch den im pho-

tographischen Apparat das photographische Produkt

zu stände kommt ; eine Voraussetzung, die im Ernste

niemand machen kann. Im Grunde kann auf pho-

tographischem Wege doch nur etwas hergestellt

werden, was eben keine Gesichtsvorstellung ist, son-

dern wovon wir uns erst eine Gesichtsvorstellung

bilden müssen. Besteht zwischen einem photogra-

phischen und einem anderweitig hergestellten Gegen-

stand , wie bei Schriften, Drucken, planimetrischen



250 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Figuren, Zeichnungen u. s. w. und den nach ihnen

angefertigten Nachbildungen eine Übereinstimmung

in ihrer anderweitigen Beschaffenheit, so werden

Original und Nachbildung dasselbe Gesichtsbild

liefern. Wo aber diese Übereinstimmung nicht vor-

handen ist , da wird die Photographie kein treues

Abbild des Originals sein , vielmehr wird eben das

Original ganz anders aussehen als das Nachbild.

Bei anderen in das Bereich der Sichtbarkeit

gehörigen Qualitäten der Dinge, wie Farben, Unter-

schieden von hell und dunkel, Glanz u. s. w. ist ein

missverständliches Zurückführen von dem, was nur

gesehen werden kann, auf etwas, was nicht gesehen

werden kann , weniger leicht möglich. Auch hier

freilich meinen wir, auf einem ganz sicheren Boden

zu stehen , indem wir das Urteil über die Richtig-

keit oder Unrichtigkeit der subjektiven Sinneswahr-

nehmung in ein objektives Vorhandensein dessen

zu verlegen pflegen , was wahrgenommen werden

soll. Aber es kann doch wenigstens darüber kein

Zweifel obwalten , dass es nur ein Sichtbares sein

kann, an dem wir die Richtigkeit des Sehens prüfen,

und da dieses Sichtbare keine andere Existenz be-

sitzt, als sein Gesehen- und Als-gesehen-vorgestellt-

werden, so läuft jene Prüfung auf die Untersuchung

der Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung

— nicht zwischen Wahrnehmung und Vorstellung

einerseits , einem objektiv Vorhandenen anderer-

seits — , sondern zwischen den Wahrnehmungen
und Vorstellungen der verschiedenen Individuen

hinaus. Wie weit eine solche Feststellung der Über-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 251

einstimmung oder Nichtübereinstimmung möglich ist,

gehört nicht hierher.

Wenn wir einer Täuschung unterliegen, indem

wir für die Vollständigkeit und Richtigkeit unserer

Gesichtswahrnehmungen oder Vorstellungen als sol-

cher einen Massstab an etwas zu haben meinen,

was sich als gar nicht durch den Gesichtssinn

wahrnehmbar oder vorstellbar erweist, so verfallen

wir in eine ähnliche Täuschung, indem wir Gesichts-

wahrnehmungen oder Vorstellungen für das Gesamt-

leben unseres Bewusstseins in einer Form realisieren,

die aus ganz anderem Stoffe besteht, als dem durch

den Gesichtssinn gelieferten. Bekanntlich unter-

scheidet man in dem Prozess, von dem man an-

nimmt, dass er stattfinden müsse, damit eine Wahr-

nehmung oder Vorstellung zu stände kommen könne,

das Stadium der Perzeption und das der Apper-

zeption. Der Eintritt des Bildes in den weiteren

Kreis des wahrnehmenden Bewusstseins schliesst

eine gewisse Undeutlichkeit nicht aus ; das Bild be-

findet sich gleichzeitig mit anderen in diesem weiteren

Umkreis ; dadurch aber, dass das Bild apperzipiert,

d. h. in den Blickpunkt des Bewusstseins , in das

eigentliche Zentrum der Aufmerksamkeit gehoben

wird, erlangt es seine volle Klarheit und Deutlich-

keit. Damit erscheint der Prozess des Wahrnehmens
und Vorstellens abgeschlossen. Wir besitzen nun

zwar etwas ; aber es erscheint uns als ein toter,

wertloser Besitz, wenn wir es nicht als Anregung

zu einem mannigfaltigen Gefühlsleben oder als Stoff

des Denkens und Erkennens in unserem seelischen



252 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

und geistigen Dasein verwenden. Diese letzteren

Vorgänge , in denen sich unser bewusstes Leben

entwickelt, knüpfen sich unzweifelhaft an die Wahr-

nehmungen beziehentlich Vorstellungen an, ja wären

ohne dieselben gar nicht möglich, aber sie wären

auch wiederum nicht möglich, wenn nicht in ihnen

ein Verlassen jener stattfände. Es ist die Enge des

Bewusstseins selbst, die es mit sich bringt, dass

durch diejenigen geistigen Operationen, die in das

Bewusstsein treten , um aus einer Wahrnehmung
oder Vorstellung einen bestimmten Wert für unser

Gefühlsleben öder für unsere Erkenntnisthätigkeit

zu machen , die Wahrnehmung oder Vorstellung

selbst aus dem Bewusstsein verdrängt wird. Indem

wir uns darüber nicht Rechenschaft zu geben pflegen,

meinen wir , die uns als Thatsache unserer Wahr-

nehmung und Vorstellung gleichsam von selbst zu-

fallende Bedeutung des sogenannten sinnlichen Da-

seins uns in einem höheren Sinne angeeignet zu

haben, während wir doch von diesem sinnlichen

Dasein im Augenblick seiner vorgeblichen höheren

Aneignung in unserem Bewusstsein nichts mehr

vorzufinden vermögen.

Beides, sowohl die Zurückführung einer sinn-

lichen Qualität, wie derjenigen der Sichtbarkeit, auf

sinnliche Qualitäten , die nicht sichtbar sind , als

auch der Übergang von den Wahrnehmungen und

Vorstellungen des Gesichtssinnes auf die Gebiete

des Gefühlslebens und der Denkthätigkeit sind uns

vollkommen geläufige, für die Entwicklung unseres

Wirklichkeitsbewusstseins nach vielen Richtungen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 253

hin auch durchaus unentbehrliche Vorgänge. Da
sie uns aber über die Beschaffenheit unserer Gesichts-

wahrnehmungen und Vorstellungen in einer gewohn-

heitsmässigen Täuschung erhalten, so vermögen wir

diese Täuschung nur dadurch zu zerstören , dass

wir unseren sichtbaren Wirklichkeitsbesitz aus jenen

Verbindungen, die er beständig in unserem Bewusst-

sein einzugehen versucht, lösen. Erst dann haben

wir es wirklich und ausschliesslich mit einem sicht-

baren Sein zu thun. In betreff der Welt, sofern sie

ein Gegenstand der Erkenntnis ist, machen wir ja

tagtäglich die Erfahrung, dass die Sicherheit, mit

der wir sie zu besitzen meinen, immer von neuem

dadurch erschüttert wird, dass das Mittel der Er-

kenntnis, die Denkthätigkeit, zu erneuter Energie

sich steigert ; das Leben der Erkenntnis besteht in

einem beständigen Suchen nach dem unerschütter-

lichen Boden der Wahrheit ; die endgültige Be-

ruhigung bei irgend einem Erreichten würde ihr

Tod sein. Und auch den sichtbaren Besitz der

Welt können wir auf keine andere Weise prüfen

und uns immer von neuem erringen als durch das

Sehen selbst; kein anderes sinnliches Mittel kann

uns dazu verhelfen, kein Tasten, kein Wägen, kein

Messen, noch auch irgend ein Fühlen, Denken und

Erkennen.

Wenn wir es nun versuchen, die Kraft unseres

Bewusstseins auf den Gesichtssinn zu konzentrieren,

wenn wir alle Energie aufwenden, um das, was wir

sehen, nicht zum Objekt eines anderen Sinnes zu

machen, uns seiner namentlich nicht, was ja sehr



254 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

nahe liegt, als etwas Greifbaren zu versichern, ihm

keinerlei Einwirkung auf unser Gefühlsleben zu ge-

statten, noch auch endlich es zu benennen und als

Begriff zu fassen : so werden wir zunächst gewahr

werden , dass uns dieser Zustand keineswegs ein

gewohnter und natürlicher ist. Ja unter allen Er-

scheinungen, die wir in dem Leben unseres Geistes

beobachten , unter allen Anstrengungen , die wir

diesem zumuten, findet dieses ausschliessliche Be-

harren bei der dem Gesichtssinn sich darbietenden

Erscheinung der Dinge keinen Platz ; wo es uns

begegnen mag, da scheint es uns eher eine Hem-
mung, als eine Förderung des inneren Lebens zu

bedeuten. So sehr sind wir gewohnt, den gesamten

Wirklichkeitsstoff, den uns das Auge liefert, anstatt

uns um seiner selbst willen um ihn zu bemühen,

anderen Gebieten unseres seelischen und geistigen

Lebens zuzuführen. Nur dann aber, wenn wir dieser

Gewohnheit zu widerstehen vermögen, wenn wir die

Thätigkeit des Gesichtssinnes isolieren und mit ihr

gleichsam den ganzen jeweiligen Raum unseres Be-

wusstseins ausfüllen, nur dann werden uns die Dinge

dieser Welt als sichtbare Erscheinungen im eigent-

lichen Sinne entgegentreten.

Wer es versucht, sich auf diesen Standpunkt

zu versetzen, der wird die Erfahrung machen, dass

er um die scheinbare Sicherheit gekommen ist, mit

der er die sichtbare Erscheinung der Dinge zu be-

herrschen meint, während er sie doch thatsächlich

aufgab. An die Stelle jener Sicherheit wird ein sehr

deutliches Gefühl der Unsicherheit treten.



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 255

Jetzt erst wird ihm die eigentümliche und

selbständige Bedeutung des Sehens klar zu werden

anfangen. Hatte ihm das Sehen nur gedient, um
ihm Kunde zu geben von einem gegenständlichen

Vorhandensein, welches sich auch anderweitig sinn-

lich konstatieren lasse und so den unerschütterlichen

Boden des sinnlich Vorhandenen bilde, so beginnt

er nun , zu begreifen , dass das Sehen überhaupt

erst gleichsam zu sich selbst kommen könne, wenn

jede Beziehung auf eine in jenem Sinne wahr-

zunehmende Gegenständlichkeit aus ihm verschwun-

den sei. Er wird zum erstenmal die Möglichkeit

wahrnehmen, das Sehen um seiner selbst willen zu

treiben , und indem sich dadurch eine ganz neue

Bahn für die Entwickelung seines Wirklichkeits-

bewusstseins vor ihm aufthut, muss er zugleich

seine Kräfte prüfen , wie weit dieselben ihn be-

fähigen, auf dieser Bahn vorzudringen. Es handelt

sich für ihn ja nicht mehr um das blosse Wahr-

nehmen eines sichtbar Vorhandenen, sondern um
die Entwickelung und Bildung von Vorstellungen,

in denen sich die Wirklichkeit allererst darstellt,

sofern sie eine sichtbare Wirklichkeit sein kann.

Er befindet sich dem gegenüber, was er Wirklich-

keit zu nennen gewohnt ist , in einer sehr ver-

änderten Stellung; alles körperlich Feste ist ihm

entzogen, da es eben nichts Sichtbares ist, und der

alleinige Stoff, in dem sich sein Wirklichkeits-

bewusstsein gestalten kann, sind die Licht- und

Farbenempfindungen, die er seinem Auge verdankt.

Das ganze ungeheure Reich der sichtbaren Welt



2T)0 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

enthüllt sich ihm nun angewiesen in seinem Bestand

auf den zartesten, gleichsam unkörperlichsten Stoff,

in seinen Formen auf die Bildungen, zu denen der

Einzelne jenen Stoff zusammenwebt. Er begreift,

dass, indem er sieht oder Gesehenes vorstellt, in

dem Bereiche seines Gesichtssinnes nichts anderes

vorhanden ist, als die sich entwickelnde Gesichts-

vorstellung, und dass es, wenn er nichts sieht oder

nicht Gesehenes vorstellt, keinen Sinn hat, von einer

sichtbaren Wirklichkeit als etwas Vorhandenem zu

sprechen. Wird so auf der einen Seite die sicht-

bare Welt zu einem Gebilde , zu dem nichts , was

wir sonst als stofflich bestimmt, körperlich begrenzt

zu betrachten gewohnt sind, irgend etwas beiträgt,

so sehen wir auf der anderen Seite ein, dass es

uns, um zur Bestimmtheit und Klarheit, zum Wissen

dessen, was wir sehen, zu gelangen, gar nichts nützt,

wenn wir von dem, was wir sehen, auf etwas

schliessen, was nicht mehr dem Gebiet des Gesichts-

sinnes angehört. Wenn wir etwas mit dem Gesichts-

sinn wahrnehmen und wissen , welche körperliche

Form es hat, wie gross es ist, aus was es besteht,

was es ist , welche Wirkungen von ihm ausgehen

u. s. w., kurz was man nur von einem Gegenstand

wissen kann, so berechtigt uns das noch nicht zu

der Meinung, dass wir wüssten, wie der Gegenstand

aussieht. Ja wenn wir sein Aussehen beschreiben

und dadurch des Gesichtseindruckes uns so recht

eigentlich bewusst zu werden meinen, unterliegen

wir dennoch einer Täuschung ; denn in demselben

Augenblicke, in dem wir das Gesehene aussprechen,



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 257

ist es nicht mehr ein Gesehenes ; in dem sprach-

lichen Ausdruck führen wir etwas in das Bewusst-

sein ein, was nicht aus dem Stoff besteht, der durch

die Gesichtsempfindung geliefert wird, und daher,

anstatt der Entwickelung des Gesichtsbildes zu gute

zu kommen , dieselbe vielmehr unmöglich macht.

Auch gleicht diese Art, sich von einem Gesichts-

eindruck Rechenschaft zu geben, einem Notbehelf;

sie stellt sich da ein, wo das sehende Bewusstsein

unfähig ist, sich über sich selbst Rechenschaft zu

geben ; wie wenig das Resultat dem vorgeblichen

Zweck entspricht, kann jeder erfahren, wenn er den

Versuch macht, von einem sprachlichen Ausdruck zu

der sinnlichen Wirklichkeit des Gesichtsbildes zurück-

zukehren.

Ist es also vergeblich, für das sichtbare Bild

der Dinge eine gestaltende Macht von sinnlichen

Fähigkeiten zu erwarten , auf denen die Wahr-

nehmung anderweitiger sinnlicher Beschaffenheit be-

ruht, ist es ebenso vergeblich, zu meinen, dass man
durch das Wort zu einer Beherrschung der Welt,

sofern sie sichtbar ist, gelangen könne, so können

wir erst dadurch , dass wir versuchen , uns mittelst

des Sehens selbst über ein Gesehenes Rechenschaft

zu geben , zu einer Einsicht in den Zustand ge-

langen
,

in dem sich unser sichtbares Weltbild be-

findet. Denn nur dieser Versuch wird uns jene

oben angedeuteten Schranken zum Bewusstsein

bringen, die der Entwickelung des Weltbildes nach

seiner sichtbaren Seite hin entgegenstehen. Am
deutlichsten wird uns dies fühlbar, wenn unabhängig

Fiedler, Schriften über Kunst. ^7



258 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

von unmittelbarer sinnlicher Wahrnehmung die Vor-

stellung eines Gesehenen in unser Bewusstsein tritt.

Die grösste Anstrengung, die wir zur Konzentra-

tion unserer vorstellenden Kraft aufwenden , wird

uns vielleicht dazu gelangen lassen, unser Bewusst-

sein, welches sich auf einer beständigen ruhelosen

Wanderschaft durch alle Reiche des sinnlich Wahr-

nehmbaren befindet, auf das Gebiet des Sichtbaren

festzubannen ; vielleicht werden wir es vermögen,

uns dem Gaukelspiel der Assoziationen zu entziehen,

das uns mit seiner scheinbar regellosen Willkür be-

herrscht, und ein einzelnes Sichtbares festzuhalten,

welches unserer Macht unterthan sei. Wie unbe-

stimmt , unvollständig , kümmerlich dann aber der

Besitz an Sicherheit ist, dessen wir uns bemächtigt

haben , das kann jeder an sich erfahren , der in

seinem Inneren diesen Besitz nun wirklich erschauen

will. Es ist ein ungeheurer Irrtum, zu meinen, dass

wir von der sichtbaren Gestalt der Dinge eine nur

einigermassen reiche , zusammenhängende und ent-

wickelte Vorstellungswelt besässen ; was wir als

sichtbar in unserem sehenden Bewusstsein wahr-

nehmen
,

sind unzusammenhängende Bruchstücke,

flüchtige, vorübergehende Erscheinungen , und wir

stehen hilflos da, wenn das Bedürfnis in uns mäch-

tig wird, uns ein zu Sehendes sichtbar zu vergegen-

wärtigen. Wie aber, wenn uns in einzelnen Augen-

blicken der wachen oder traumhaften Halluzination,

ja wenn uns bei unmittelbarer Wahrnehmung das

sichtbare Bild eines Gegenstandes in unzweifel-

hafter Gegenwart und voller Deutlichkeit vor das



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 259

schauende Bewusstsein tritt ? Kann man da von

einem unentwickelten vorstellenden Bewusstsein, von

Schranken reden, welche in der menschlichen Natur

selbst der Entwickelung jenes schauenden Wirk-

lichkeitsbewusstseins entgegenstehen ? Und doch,

wer es vermag , sich selbst mit dem , was er sieht,

zu isolieren , nichts anderes in sich aufkommen zu

lassen , als das Phänomen des Sehens , sich in das

Schauen zu versenken , wird der nicht vor dem,

was sich seinem Auge als Erscheinung zeigt
,

gar

bald wie vor einem ihm fremden , unnahbaren

Rätsel stehen? Wird nicht, wenn sein Bewusstsein

nicht in eine gewisse Verdumpfung verfallen soll,

die eine Herabsetzung aller Fähigkeiten , auch der

des Sehens nach sich zieht , das Verlangen in ihm

rege werden, sich dieses fremde Gebild anzueignen,

gleichsam erst zu sehen , wie es aussieht , sich mit

seinen Augen Rechenschaft über dasselbe zu geben,

es als etwas Gesehenes aus eigener erzeugender

Kraft zu verwirklichen ? Und wenn er sich dann

eingestehen muss , dass jenem Verlangen keine

Fähigkeit entspricht , durch die er dasselbe be-

friedigen könnte , dass er trotz allen Bestrebens

dem sichtbaren Phänomen der Welt um keinen

Schritt näher kommt , dass ihn dasselbe so fremd

anblickt wie von allem Anfang an , dass es ver-

schwindet , sobald er den Versuch macht , es zu

ergreifen : so wird er nur zu sehr der Schranken

inne werden , in die er gebannt ist , wenn er sich

der sichtbaren Erscheinung der Dinge sehend be-

wusst werden will. Nun auch wird er begreifen,

17*



260 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

was es heissen kann , wenn gesagt wird , dass es

ein unsicherer und unentwickelter Besitz sei , auf

den der Mensch in betreff seiner Vorstellungen von

sichtbaren Erscheinungen angewiesen bleibt.

Es liegt nahe , einen Vergleich anzustellen,

worin bei irgend einem Gegenstand , den wir so-

wohl als einen sichtbaren , als auch als einen be-

nannten besitzen , dieser zwiefache Besitz besteht.

Hier erscheint dieser Besitz als ein wenn nicht all-

gemein gültiges und endgültiges , so doch als ein

bestimmtes und beharrendes Gebilde, das Wort;

ein Produkt unserer eigenen Thätigkeit , dessen

Entstehung darauf hinweist, dass Vorgänge in unse-

rem Inneren sich bis zu äusseren Bewegungen ent-

wickelt haben. Dort vermögen wir nichts anderes

zu konstatieren als Vorgänge, die in unseren inne-

ren Organen verlaufen , ohne sich so weit zu ent-

wickeln , dass sie in eine äussere , ein bestimmtes

sinnlich- wahrnehmbares Resultat hervorbringende,

der Sprachbildung analoge Thätigkeit überführen.

Von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet ist der

Wirklichkeitsbesitz , der in der sprachlichen Form
vorliegt , ein sehr weit entwickelter , während der

Besitz an sichtbarer Wirklichkeit auf einer verhält-

nismässig niedrigen Stufe der Entwickelung ver-

harrt. Und wenn wir den Umstand bedenken, dass

die Vorgänge , an die eine sinnliche Wahrnehmung
wie das Sehen gebunden ist, wenn auch von einem

äusseren Reiz angeregt, doch in uns entstehen und

vergehen , ohne gleichsam die Oberfläche unseres

Körpers erreicht zu haben , so wird es begreiflich,



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 261

dass wir , sobald wir die sichtbare Wirklichkeit in

ihrem eigenen Wesen fassen wollen , vergebens

nach einem festen , dem Worte gleichen Gefüge

suchen, und nur ein loses, immer entstehendes und

immer vergehendes , halt- und zusammenhangsloses

Material ergreifen.



IV.

Was wir, dem besonderen Zwecke dieser Unter-

suchungen gemäss, in betreff der Vorstellungen, die

dem Gebiete des Gesichtssinnes angehören, näher

ausgeführt haben , das gilt für alle Sinnesgebiete.

Gerade das Dasein desjenigen , was in bestimmter,

gegebener Form uns gegenüberzustehen scheint, das

sinnlich Vorhandene , ist an Vorgänge in unserem

Bewusstsein gebunden, die weit davon entfernt sind,

dieses sinnlich Vorhandene seiner sinnlich wahr-

nehmbaren , vorstellbaren Natur nach zu einiger-

massen bestimmten Formen und Gestalten entwickelt

darzustellen. Jeder Versuch, uns irgend eines Dinges,

welches wir als Bezeichnung , als Name besitzen,

nun auch seinem sinnlich wahrnehmbaren Sein nach,

als Sinnesobjekt in einer nachweisbar sinnlich vor-

handenen Form zu vergewissern, muss uns die Un-

fähigkeit zum Bewusstsein bringen , in der wir uns

nach dieser Richtung hin befinden. Es muss uns

daher die Überlegung nahe treten, ob in den Fähig-

keiten der menschlichen Natur überhaupt die Mög-

lichkeit gegeben ist, den sinnlichen Besitz aus dem
mangelhaften Zustande , in dem er sich im allge-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 263

meinen befindet, zu bestimmteren Daseinsformen zu

entwickeln.

Wir müssen nun hier die verschiedenen Sinnes-

gebiete trennen. Wie sehr der Mensch darauf an-

gewiesen ist, den einzelnen Sinn zu isolieren, um
nur überhaupt zu einer intensiveren Empfindung,

zu einer deutlicheren Wahrnehmung zu gelangen,

haben wir oben schon erwähnt. Es ist aber kein

Grund zu der Annahme vorhanden, dass auf allen

Sinnesgebieten analoge Entwickelungsvorgänge mög-

lich seien , und in der That zeigt die Erfahrung,

dass dies nicht der Fall ist.

Eine frühere Betrachtungsweise stellte die ver-

schiedenen Sinne als unter sich wesentlich ver-

schieden und wesentlich gleichgestellt neben ein-

ander. Heutzutage unterscheidet man zwischen

niederen und höheren Sinnen und sieht in diesen

ein höheres Entwickelungsstadium jener. Indem

man den Tastsinn mit Gehör und Gesicht ver-

gleicht, fasst man das Verhältnis so auf, als ob ein

im Tastsinn vorhandenes allgemeines sinnliches

Wahrnehmungs- und Anschauungsvermögen in jenen

höheren Sinnen differenziert und spezialisiert auftrete.

Man ermisst damit aber noch nicht die ganze Trag-

weite der Entwicklung , die dem sinnlichen Ver-

mögen der menschlichen Natur durch jene höheren

oder Spezialsinne zu teil werden kann. Wir ver-

gleichen hier nur den Tastsinn mit dem Gesichts-

sinn. Im allgemeinen wird freilich das Wirklichkeits-

material , welches dem Tastsinn , und dasjenige,

welches dem Gesichtssinn sein Dasein verdankt,



264 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

auf gleicher Entwickelungsstufe verharren ; es sind

in beiden Fällen Vorgänge, die in unser Bewusst-

sein treten, ohne zu einem bestimmt gestalteten

Ausdruck ihrer selbst zu kommen und in demselben

von uns festgehalten werden zu können. Der Unter-

schied besteht aber darin, dass auf dem Gebiet des

Tastsinns eine Möglichkeit zu einer weiteren Ent-

wicklung des durch denselben gegebenen Wirk-

lichkeitsmateriales nicht vorhanden ist, während sich

für das, was der Gesichtssinn liefert, wie wir sehen

werden, die Aussicht eröffnet, zu einer in dem sinn-

lichen Stoff selbst sich darstellenden Ausdrucksform

zu gelangen. Der Tastsinn liefert uns Empfindungen

und Wahrnehmungen, er verfügt aber über keinerlei

Mittel, durch die in einem Produkt ein Seiendes als

ein Tastbares gestaltet, eine Tastvorstellung als

solche realisiert werden könnte. Wenn wir von

Widerstand, von Härte, Weichheit, Glätte, Rauheit

u. s. w. sprechen, wenn wir den Tastorganen die

Wahrnehmung von Formen verdanken, die wir mit

eben, gebogen, kugelförmig u. s. w. bezeichnen, so

meinen wir unzweifelhaft, in diesen Bezeichnungen

den Ausdruck von Vorstellungen zu besitzen, die

sich aus den Daten gebildet haben, die vom Tast-

sinn geliefert werden. Was wir aber thatsächlich

in diesen Bezeichnungen besitzen, sind eben keine

Tastvorstellungen, sondern Sprachvorstellungen. Ge-

rade weil wir uns in der Unmöglichkeit befinden, aus

den von dem Tastsinn gelieferten Empfindungs- und

Wahrnehmungsmaterial etwas zu gestalten , was,

selbst wiederum nur für den Tastsinn vorhanden,



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 265

eine Tastvorstellung genannt werden könnte, gerade

um dieser Unmöglichkeit willen sehen wir uns durch

das Bedürfnis, uns aus dem Zustande blosser Em-
pfindungs- und Wahrnehmungsvorgänge zu erheben,

genötigt, das Gebiet des Tastsinnes zu verlassen und

uns auf das Gebiet der Sprach- und Begriffsbildung

zu begeben. Es ist klar, dass durch die Bildung

von Begriffen, mit denen wir ein durch den Tast-

sinn Wahrnehmbares bezeichnen, an den Zuständen,

auf denen überhaupt unsere Wahrnehmung von

Tastbarem beruht , keine Veränderung stattfindet.

Sobald wir uns von dem Vorurteil frei machen,

dass es eine Vorstellung des Tastsinnes sei, welche

sich als Wort, als Begriff darstelle, so werden wir

inne werden, dass wir auf dem eigenen Gebiet des

Tastsinnes nach wie vor nichts anderes besitzen, als

was eben der Tastsinn liefern kann, Empfindungen

und Wahrnehmungen , aber keine Ausdrucksform,

in der sich das Vorhandensein von gestalteten Tast-

vorstellungen nachweisen Hesse. Nehmen wir irgend

ein Wort, welches uns als Ausdruck von etwas dient,

was uns gar nicht zum Bewusstsein kommen könnte,

wenn wir nicht die Fähigkeit der Tastempfindung

besässen, prüfen wir, was nun eigentlich in dem
Worte, welches ja selbst kein Gegenstand des Tast-

sinns sein kann, an dem Gebiet des Tastsinnes zu-

gehörigem Stoff vorhanden ist, so finden wir durch-

aus nichts anderes als ziemlich undeutliche und

schwache Reminiszenzen an Tastempfindungen und

Tastwahrnehmungen , die sich mit dem Wort in

wechselnder und willkürlicher Weise assoziieren.



266 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Wie weit man davon entfernt ist, in der sprach-

lichen Bezeichnung eine Tastvorstellung realisieren

zu können , zeigt sich darin , dass in ihr die un-

mittelbare sinnliche Gewissheit der Tastbarkeit an-

statt gesteigert und entwickelt, abgeschwächt und

in unserem Bewusstsein zurückgedrängt erscheint.

Es ist schon erwähnt, dass es sich in der Regel

mit dem Wirklichkeitsmaterial, welches der Gesichts-

sinn liefert, nicht anders verhält. Auch hier er-

scheint uns ein Gegenstand, der in seiner sprach-

lichen Form unserem Bewusstsein angehört, seiner

sinnlichen Natur nach nicht als das vorhandene

feste Vorstellungsgebilde, welches durch den sprach-

lichen Ausdruck seine Bezeichnung fände, sondern

in mehr oder minder unbestimmten und flüchtigen

Empfindungs - und Wahrnehmungsvorgängen , die

sich neben mancherlei anderen in der Assoziations-

sphäre der sprachlichen Wirklichkeit vorfinden. Der

gewaltige Unterschied aber, der zwischen dem Tast-

sinn und dem Gesichtssinn besteht, der ungeheure

Fortschritt, den das sinnliche Vermögen macht, in-

dem es sich von dem Tastsinn zum Gesichtssinn

entwickelt, liegt darin, dass hier die Möglichkeit

erscheint, den sinnlichen Wirklichkeitsstoff zu einem

Ausdruck seiner selbst zu entwickeln. Es ist , als

ob das sinnliche Vermögen , welches als Tastsinn

gleichsam noch in den Banden der Sprachlosigkeit

befangen erscheint, da, wo es in der höheren Ent-

wickelungsform des Gesichtssinns auftritt, die Fähig-

keit erhalten habe, sich selbst auszusprechen.

Wie aber ist das möglich ?



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 267

Wenn ein neuerer Sprachforscher sagt: „Es ist

möglich, ohne Sprache zu sehen, wahrzunehmen,

die Dinge anzustarren , über sie zu träumen ; aber

ohne Worte können selbst so einfache Vorstellungen

wie weiss oder schwarz nicht einen Augenblick

realisiert werden" — : so findet in diesen Worten

eine ziemlich allgemein verbreitete Einsicht mit einem

ebenso allgemein verbreiteten Irrtum ihren deut-

lichen Ausdruck. Man begreift wohl, dass der ge-

wöhnliche Gebrauch des Gesichtssinnes , wie er zu

den praktischen Zwecken des Lebens, zu den theo-

retischen Zwecken des Erkennens geübt wird , zur

Realisierung von Gesichtsvorstellungen nicht führen

kann. Man täuscht sich aber darüber, dass es gar

nicht in der Fähigkeit der Sprache liegt, hier aus-

helfend einzutreten ; man übersieht, dass trotz aller

Sprache, trotz aller Herrschaft, welche das in dem
sprachlichen Material sich entwickelnde Bewusstsein

über die Wirklichkeit erlangt , dass trotz alledem

das durch den Gesichtssinn sich entwickelnde Wirk-

lichkeitsmaterial ganz in demselben Zustande bleibt,

als ob keine Sprache , kein begriffliches Denken,

kein erkennendes Bewusstsein vorhanden wäre. Es

ist klar, dass, wenn es überhaupt möglich sein soll,

die Existenz einer sichtbaren Gegenständlichkeit in

Produkten einer bewussten Thätigkeit zu realisieren,

dies eben nur durch eine Thätigkeit geschehen kann,

welche sich unmittelbar als eine Weiterentwickelung

desjenigen sinnlich thätigen Vorgangs darstellt, dem
nur überhaupt die Thatsache, dass eine Sichtbarkeit

existiert, verdankt wird. Und eine solche Thätigkeit



268 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

findet sich in der That unter den mannigfaltigen

Lebensäusserungen , zu denen sich die menschliche

Natur entwickelt. Wenn wir an uns selbst oder an

anderen Gebärden wahrnehmen, die dem Auge ein

Sichtbares darzustellen suchen , wenn wir uns ver-

gegenwärtigen, dass der Mensch zeichnend, malend,

bildend in mehr oder minder vollkommener Weise

etwas hervorbringt, was ausschliesslich für die Wahr-

nehmung durch den Gesichtssinn bestimmt ist —
wie sollen wir diese sonderbare Thatsache deuten ?

WT
ohl pflegt man sich damit abzufinden , dass man

diese Thätigkeit auf gewisse dem Menschen ange-

borene Triebe , wie Nachahmungstrieb oder Spiel-

trieb zurückführt ; man übersieht aber dabei , dass

man damit wohl eine Meinung darüber ausspricht,

aus welchen Gründen und zu welchen Zwecken eine

vorhandene Fähigkeit zur Anwendung kommen
könne , dass man aber keineswegs damit erklärt,

wieso es dem Menschen möglich sei , eine solche

Thätigkeit überhaupt aus sich heraus zu entwickeln.

Es handelt sich in der That nicht darum, wozu der

Mensch die Fähigkeit anwendet , durch Gebärden,

durch die Manipulationen des Zeichnens und Bildens

etwas nur um seiner Sichtbarkeit willen darzustellen.

Das eigentliche Wunder, um das es sich handelt,

besteht darin , dass der Mensch auf einem be-

stimmten Gebiet seiner sinnlichen Natur die Fähig-

keit erlangt, in einem sinnlichen Material selbst zu

einem Ausdruck zu gelangen.

Wie wenig man den eigentlich wichtigen Punkt

trifft , indem man jene darstellenden Thätigkeiten



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 269

auf das Bedürfnis zurückführt , einen Trieb zu be-

friedigen, erhellt, wenn man sich fragt, warum denn

derselbe Trieb nicht auch auf anderen Sinnesgebieten

sich geltend macht. Man erkennt dann sofort, dass

das, was auf dem Gebiete des Gesichtssinnes mög-

lich wird , auf einem Sinnesgebiete wie dem des

Tastens , nicht möglich ist , und wird dann ganz

natürlich auf die Frage kommen, nicht, was jene

Fähigkeiten für eine Bedeutung in betreff eines;

durch sie zu befriedigenden allgemeinen Triebes

besitzen, sondern, welchen Wert sie für das Sinnes-

gebiet selbst haben, auf dem sie sich zeigen. Man
muss bedenken , dass man die Sinnesqualität , die

durch einen Sinn wie den Tastsinn vermittelt wor-

den ist, von den Gegenständen nicht trennen kann,

an denen sie erscheint ; dass man hingegen durch

den Gesichtssinn eine Art Wirklichkeitsmaterial er-

hält , welches man zum Gegenstand einer selbstän-

digen , von den anderen Sinnesqualitäten , die in

einem Gegenstande zusammentreffen, unabhängigen

Darstellung machen kann. Vergegenwärtigen wir

uns den einfachsten Gegenstand, der sowohl Objekt

unseres Tastsinnes als auch unseres Gesichtssinnes

ist : wollten wir das, was wir die Tastvorstellung an

dem Gegenstand nennen, darstellen, wie vermöchten

wir dies anders zu thun, als indem wir den Gegen-

stand selbst wiederholten , um durch die Wieder-

holung dieselben Tastvorstellungen hervorzurufen,

die wir dem ursprünglichen Gegenstand verdankten?

Wir gelangen dabei nicht um einen Schritt weiter

:

wir besitzen gar kein Mittel, um uns einer Tastvor-



270 Ursprung' der künstlerischen Thätigkeit.

Stellung unmittelbar zu bemächtigen ; nur indirekt

können wir sie wieder hervorzurufen suchen, und

das , was wir dadurch erreichen , kommt im besten

Falle dem gleich, was wir ursprünglich an tastbarer

Wirklichkeit in unserem wahrnehmenden Bewusst-

sein besassen. Das , was sich auf dem Gebiet des

Tastsinnes als unmöglich erweist, das erscheint nun

plötzlich auf dem Gebiet des Gesichtssinnes mög-
lich. Von demselben Gegenstand , von dem wir

seine Tastbarkeit nicht trennen konnten , vermögen

wir seine Sichtbarkeit als etwas Selbständiges gleich-

sam loszulösen. Wir bedürfen keiner indirekten

Mittel , um einen Gegenstand als einen sichtbaren

unserem Bewusstsein vorzuführen. Indem wir auch

nur einen unbeholfenen Umriss ziehen, thun wir

etwas für den Gesichtssinn , was wir für den Tast-

sinn nie zu thun vermögen; wir schaffen etwas, was

uns die Sichtbarkeit des Gegenstandes darstellt, und

indem wir dies thun , bringen wir etwas Neues,

etwas anderes hervor , als was vorher den Besitz

unserer Gesichtsvorstellung ausmachte. Diese ein-

fache Thatsache muss uns zum Nachdenken darüber

anregen, was denn diese Fähigkeit zur sichtbaren

Darstellung eines Sichtbaren für die EntWickelung

der Vorgänge, die auf dem Sinnesgebiet des Auges

stattfinden , für eine Bedeutung habe. Jene Frage

nach einem dem Menschen angeborenen Bedürfnis,

nach einem Trieb als dem Motiv, welches diese nun

einmal als gegeben hingenommene Fähigkeit in Be-

wegung setze , muss uns sehr ungeordnet und un-

wichtig erscheinen gegenüber der Frage, was denn



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 271

überhaupt auf dem Gebiet des Gesichtssinnes vor-

gehe, indem sich auf demselben eine Thätigkeit ent-

wickele, für die wir auf gewissen anderen Sinnes-

gebieten Analoges durchaus nicht wahrnehmen kön-

nen. Wohl ist ein Sinnesgebiet von dem anderen

geschieden durch die besondere Art der Wirklich-

keit, die es dem Bewusstsein zuführt
;

grösser aber

muss uns die Kluft erscheinen, die ein Sinnesgebiet

von dem anderen trennt , wenn wir den grösseren

oder geringeren Reichtum an Entwickelungsformen

bedenken, zu denen dasjenige Wirklichkeitsmaterial

gelangen kann, welches dem einen oder dem anderen

Sinn entspringt; wenn wir es uns zum Bewusstsein

bringen , was es heissen soll , dass auf dem einen

Sinnesgebiet keinerlei Übergang möglich ist von den

inneren Vorgängen des Empfindens, Wahrnehmens,

Vorstellens zu den äusseren Thätigkeiten sinnlichen

Darstellens, Erfassens und Gestaltens , während auf

dem anderen Sinnesgebiet dieser Übergang sich be-

ständig vollzieht und zur Entstehung von sehr kom-

plizierten und weitgehenden Vorgängen führen kann.

Dies ist der eigentliche Punkt, auf dessen Deutung

und Erklärung es ankommt , nicht um uns darüber

zu belehren , wozu jene darstellenden Fähigkeiten

verwendet werden können und sollen, sondern um
uns nur überhaupt das Vorhandensein jener Fähig-

keiten nicht mehr als ein unbegreifliches Wunder
erscheinen zu lassen.

Vermögen wir es , uns in den Zustand zu ver-

setzen , wo uns Wirklichkeit einzig und allein als

etwas erscheint , was gesehen werden kann , rufen



272 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

wir gleichsam unser Bewusstsein von allen den

Punkten zurück, an denen es in ununterbrochenem

Wechsel thätig zu sein pflegt , und konzentrieren

wir seine ganze Kraft im Sehorgan, so befinden wir

uns, ob wir uns nun unmittelbar wahrnehmend oder

Wahrgenommenes reproduzierend verhalten , einer

Wirklichkeit von Dingen gegenüber, welche uns ihr

buntes Spiel gleichsam nur von fern zeigen , ohne

uns eine thätige Annäherung zu gestatten. Es ist

schon erwähnt, dass jeder Versuch, uns dieser Wirk-

lichkeit denkend, erkennend oder auch nur fühlend

zu bemächtigen , die Sichtbarkeit derselben sofort

vernichtet. Halten wir die Sichtbarkeit fest , so

sehen wir bei der unmittelbaren Wahrnehmung
unser Bewusstsein in einen Zustand dumpfer Kon-

templation verfallen , bei dem erinnernden , Sicht-

bares reproduzierenden Verhalten befinden wir uns

vor einem Chaos von kommenden und gehenden,

auftauchenden und verschwindenden Erscheinungen,

von Gebilden , die sich zusammenschliessen , um im

nächsten Augenblick in Trümmer auseinanderzufallen,

von Bruchstücken, die wirr und regellos in ununter-

brochenem, willkürlichem Wechsel sich trennen und

sich verbinden. Indem wir die Erfahrung machen,

dass uns ein gleichsam nur aufnehmendes Verhalten

unseres Sinnesorganes, ein passives Uns-hingeben

an die Assoziation der Gesichtsbilder immer tiefer in

jene Dumpfheit und Verworrenheit verstrickt, wer-

den wir uns ganz unmittelbar bewusst, dass nur ein

thätiges Verhalten zu einer weiteren Entwickelung

unserer Vorstellungen von einer sichtbaren Wirklich-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 273

keit führen kann. Es muss uns nun wie eine Erlösung

erscheinen, wenn wir die Möglichkeit in uns entdecken,

auf dem Gebiete des Gesichtssinnes etwas zu thun,

was uns auf anderen Sinnesgebieten versagt ist

:

das, was das Auge dem Bewusstsein liefert, für das

Auge zu realisieren. Wir betreten damit ein Gebiet

äusserer Thätigkeit, welches nunmehr nicht jenen

inneren Vorgängen, in denen sich das Leben des

Gesichtssinnes abspielt, gegenübertritt, sondern sich

unmittelbar an diese Vorgänge anschliesst , sich als

eine auf das Gebiet äusseren Thuns verlegte Fort-

setzung derselben darstellt. Indem wir durch irgend

etwas , was der unmittelbaren Wahrnehmung des

Auges oder dem vorstellenden Bewusstsein erscheint,

auch nur zu einer Gebärde veranlasst werden, welche

ein zu Sehendes andeuten soll, so ist es einzig und

allein der Gesichtssinn , der sich hier wirksam er-

weist, der, wie er zunächst die Empfindungen und

Wahrnehmungen eines Sichtbaren liefert, nun auch

den äusseren Mechanismus des menschlichen Körpers

in Bewegung setzt, um das, wozu ihm bis dahin

nur innere Vorgänge zu Gebote standen , dadurch

zu einer neuen und weiteren Entwickelung zu bringen,

dass er nun auch die Ausdrucksfähigkeit der mensch-

lichen Natur seinen Zwecken dienstbar macht. Es

ist ein und derselbe Vorgang, der, mit Empfindungen

und Wahrnehmungen beginnend, sich schliesslich in

Ausdrucksbewegungen entfaltet, und man muss sich

durchaus von der Auffassung losmachen , als ob

zwei verschiedene Vorgänge statthätten, der eine,

der mit der Entwickelung von Gesichtsvorstellungen
Fiedler, Schriften über Kunst. ^3



274 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

schlösse , der andere , der mit dem Versuch , die

innerlich vorhandenen Vorstellungen äusserlich nach-

zubilden, anfinge.

Es ist nicht zu leugnen, dass jene verbreitete

Auffassung, die in allen Bemühungen des Menschen,

Sichtbares äusserlich darzustellen , nichts anderes

erblickt, als relativ unvollkommene Versuche, etwas

nachzubilden , was in vollkommenster Weise dem
schauenden Bewusstsein mühelos zu teil wird, den

Schein für sich hat. Denn wie Hesse sich ein so

unvollkommenes Gebilde, wie eine Gebärde oder

der stümperhafte Anfang einer bildlichen Darstellung,

mit der sichtbaren Erscheinung eines Dinges ver-

gleichen, wie sie sich unserem Auge oder auch nur

unserer Erinnerung darbietet? Muss hier nicht viel-

mehr von einem Rückschritt, als von einem Fort-

schritt geredet werden? Man verwickelt sich dabei

aber nicht weniger in einen Widerspruch, als dies

diejenigen thun, die die Sprache dem Denken gegen-

überstellen und annehmen, dass dieses durch jene

in mehr oder minder vollkommener Weise zum
Ausdruck gelange ; wollen sie dieses Denken nach-

weisen, so vermögen sie dies eben auch nur wieder

durch die Sprache und müssen sich davon über-

zeugen, dass von einer Übereinstimmung oder Nicht-

übereinstimmung zwischen Denken und Sprache als

zwischen zwei von einander unabhängigen Dingen

nicht die Rede sein könne , dass vielmehr in der

Sprache eine Entwickelungsform des Denkens selbst

vorliege. Nicht anders verhält es sich hier; auch

hier handelt es sich nicht um ein Vorbild und ein



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 275

Nachbild; denn wollte man um des Vergleiches

willen das Vorbild nachweisen, so fände man sich

auf die Mittel des sogenannten Nachbildens an-

gewiesen; dieselben Mittel also, die angeblich einer

Nachbildung dienen, müssten selbst erst dasjenige

hervorbringen, was sie doch nachzuahmen berufen

sein sollen. Der geheime Sinn dessen, was vorgeht,

indem sich das innere Geschehen , welches unser

Bewusstsein von sichtbaren Dingen bildet, gleichsam

verbreitet auf die Ausdrucksorgane und etwas her-

vorbringt, was wiederum nur von dem Gesichtssinn

wahrgenommen werden kann, ist ein ganz anderer,

tieferer und weittragenderer, als der einer müssigen

und unvollkommenen Nachahmung von etwas bereits

Vorhandenem. Selbst in der den Augenblick ihrer

Entstehung nicht überlebenden Gebärde , in den

elementarsten Versuchen einer bildnerisch dar-

stellenden Thätigkeit thut die Hand nicht etwas,

was das Auge schon gethan hätte ; es entsteht viel-

mehr etwas Neues, und die Hand nimmt die Weiter-

entwickelung dessen, was das Auge thut, gerade an

dem Punkte auf und führt sie fort, wo das Auge

selbst am Ende seines Thuns angelangt ist. Wären
dem Menschen jene Ausdrucksmittel für das, was

ihm durch den Gesichtssinn als ein Sichtbares er-

scheint, nicht gegeben, so würde er freilich nicht

auf den Gedanken kommen können, dass an der

Entwickelung der Vorstellungen des Gesichtssinnes

noch andere Organe seines Körpers beteiligt sein

könnten, als das Auge. Indem er aber auch nur

eine Linie zieht, ja indem er nur eine Gebärde



276 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

macht , die etwas darstellen soll , was das Auge
wahrgenommen hat, wird er, wenn er sich's recht

überlegt, einsehen, dass er damit für seine Gesichts-

vorstellung etwas thut, wozu das Auge, das spezielle

Organ des Gesichtssinns, aus eigener Kraft unver-

mögend ist. Die Leistung der Hand mag ihm im

Vergleich zu der wunderbaren Leistung des Auges

mangelhaft erscheinen; und doch, sobald er bedenkt,

dass das Auge das, was es im zartesten, vergäng-

lichsten Empfindungsstoff jeden Augenblick neu her-

vorzaubert, nicht zu einem realisierten Besitz des

Bewusstseins zu gestalten vermag, so wird er selbst

in den unbeholfensten Versuchen bildlicher Dar-

stellung etwas anerkennen , was über die Wahr-

nehmung des Auges hinausgeht. Wenn ihn das

Auge all der Herrlichkeit gegenüber, in die es ihn

mit einem Schlage versetzt , doch schliesslich im

Stiche lässt; wenn er auf ein stumpfes Hinstarren

angewiesen bleibt, und das, was er durch das Auge
empfängt, nur dadurch für die Entwickelung seines

Bewusstseins nutzbar machen kann, dass er es in

ein anderes Material, das der Sprache, umsetzt : so

zeigt ihm die Fähigkeit , die er in sich vorfindet,

das, was er sieht, zum Gegenstand des bildenden

Darstellens zu machen, den Weg, auf welchem seinem

durch die Thätigkeit des Auges erweckten Bewusst-

sein eines sichtbaren Seins eine fortschreitende Ent-

wickelung auf der eigenen Bahn möglich ist. Auch
wird er sich dessen ganz unmittelbar bewusst, dass

in jenen anfänglichsten Äusserungen der Darstellung

eines Sichtbaren ein Vorgang , der sonst auf be-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 277

stimmte Teile des menschlichen Organismus be-

schränkt bleibt, zum Behuf seiner eigenen Entfal-

tung in diesem Organismus mehr und mehr um sich

greift und schliesslich zu einem äusserlich wahr-

nehmbaren Bewegungsvorgang wird; dass ein innerer

Vorgang, um sich an das Tageslicht hervordrängen

zu können, sich zu einem äusserlichen Thun ent-

wickeln muss. Irgend ein Nebengedanke von ab-

bildender, nachahmender Thätigkeit wird in jenen

ursprünglichsten Versuchen, ein Sichtbares sichtbar

zur Darstellung zu bringen , durchaus nicht vor-

handen sein. Diese Auffassung des Vorganges ent-

steht erst, wenn es, wie bei den entwickelten Pro-

dukten der bildnerischen Thätigkeit , schwieriger

wird, an einem komplizierten Resultat den Nachweis

zu führen, dass es im Grunde auf demselben Vor-

gang beruht , der in jenen ersten Anfängen sicht-

baren Darstellens so offen zu tage liegt. Man hilft

sich dann mit einem Worte wie Nachahmung,

welches doch aufhört, einen vernünftigen Sinn zu

haben, sobald man dem Vorgange ernstlich nach-

denkt, der sich vollziehen muss, damit jenes kom-

plizierte Resultat entstehen könne.

Muss man sich nun auch sagen, dass das, was

die Hand zu thun vermag, indem sie die Arbeit

des Auges darstellend, bildend aufnimmt, unendlich

mühsam, unbeholfen, stümperhaft erscheint im Ver-

gleich zu der mühelosen und doch so wunderbaren

Thätigkeit des Auges, die in jedem Augenblick eine

ganze Welt von Bildern vor das Bewusstsein zaubert,

so muss man sich doch zugleich eingestehen, dass



278 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

man mit dem schüchternsten, kindlichsten Versuch

bildlicher Darstellung am Anfang einer Thätigkeit

steht, durch die es ganz allein möglich ist, aus den

Wahrnehmungsbildern des Auges Vorstellungen in

dem Sinne zu entwickeln, dass dieselben zu reali-

sierten, in sinnlich nachweisbarer Form vorhandenen

Bestandteilen des Bewusstseins werden. Zugleich

begreift man, dass man vor unendlichen, nicht vor

endlichen Prozessen steht, wenn man sich denjenigen

Inhalt unseres Geisteslebens vergegenwärtigt, welcher

unmittelbar aus dem Vorhandensein des Gesichts-

sinnes entspringt; man erkennt, dass, so wie die

Anfänge alles Wahrnehmens und Vorstellens von

Sichtbarem aus dem Dunkel eines vor allem Be-

wusstsein liegenden Geisteslebens auftauchen, so das

Ende, der Abschluss dieser vorstellenden Thätigkeit

sich in den unabsehbaren Möglichkeiten der dar-

stellenden Thätigkeit verbirgt.

Indessen, wenn man sich diesen Konsequenzen

auch nicht entziehen kann, so wird man doch leicht

durch die Frage beirrt werden, wieso durch eine

mechanische Thätigkeit das solle geleistet werden

können, wozu sich ein rein geistiges Thun als un-

zulänglich erwiesen hat. Hier nun muss wieder und

wieder daran erinnert werden , dass es auf einer

groben Selbsttäuschung beruht, wenn der Mensch

meint, das geistige Thun und Dasein, was er in

sich wahrnimmt, mehr und mehr von der Gemein-

schaft eines leiblichen Geschehens befreien zu

können. Es ist bereits erwähnt worden, dass die

Entwickelung einer sogenannten geistigen Thätig-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 279

keit , sofern sie auf einer Abwendung von jeder

körperlichen Thätigkeit beruhen soll, gar nicht statt-

finden könne, dass vielmehr die Entwickelung eines

geistigen Thuns immer zugleich die Entwickelung

eines körperlichen Thuns sein müsse. Es ist ein

verhängnisvolles Missverständnis, ein geistiges Ge-

schehen von einem körperlichen Geschehen getrennt

zu denken, und das Verhältnis zwischen beiden so

aufzufassen, als ob es in der Macht jenes stände,

dieses in seinen Dienst zu nehmen, oder auch sich

seiner zu enthalten. Dann freilich wird man nicht

begreifen können, wieso ein Geschehen, welches sich,

wie jeder bildnerische Vorgang, zunächst als eine

körperliche Manipulation darstellt, als die Weiter-

entwickelung eines Geschehens solle angesehen

werden, welches, wie alles Schauen und Vorstellen,

zunächst als ein geistiger Vorgang auftritt. Erst

wenn man begriffen hat , dass jene körperliche

Manipulation als die unmittelbare Weiterentwicke-

lung desjenigen leiblichen Geschehens aufgefasst

werden kann , welches bei den Vorgängen des

Schauens und Vorstellens nachweisbar ist , oder

wenigstens vorausgesetzt werden muss , wird man
zu der Einsicht gelangen, dass in dieser Entwicke-

lung des leiblichen Geschehens auch eine Entwicke-

lung des geistigen Geschehens enthalten ist. Nicht

in der Emanzipation sogenannten geistigen Thuns

von leiblichem kann irgend ein Fortschritt vor sich

gehen, vielmehr lediglich und ausschliesslich durch

die Entwickelung sinnlich-körperlicher Thätigkeit zu

immer greifbarerem Vorhandensein, zu immer steigen-



280 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

der Bestimmtheit und Deutlichkeit. In der Sprache

liegt dies für eine bestimmte Bethätigungsart der

menschlichen Natur offen genug zu tage; nicht

anders aber kann es sich verhalten, wo es sich um
die Entwicklung von Gesichtsvorstellungen handelt;

nicht gleichsam ausserkörperlich kann dieselbe vor

sich gehen, vielmehr kann sie nur in der Entwicke-

lung von körperlichen Bethätigungen enthalten sein.

Während wir meinten, dass jene mechanische Thätig-

keit des Bildens von einem geistigen Prozess des

Vorstellens abhängig sei, begreifen wir nun, dass

jede Möglichkeit eines Fortschrittes in der Ent-

wickelung der Vorstellungen abhängig ist von jener

mechanischen Thätigkeit.



V.

Erblickt man in der bildenden , darstellenden

Thätigkeit des Künstlers nichts anderes als die Ent-

wicklung des Sehprozesses , so sieht man für das

Wirklichkeitsbewusstsein des Menschen ein beson-

deres eigentümliches Gebiet eröffnet. Hier aber

muss vor allem einem landläufigen Irrtum entgegen-

getreten werden. Durch die Pflege einer sogenannten

anschaulichen Beziehung zu den Dingen soll man, so

hört man oft sagen, in das Verhältnis eingeführt

werden, in das sich der Künstler zur Natur setzt.

Es ist gewiss ein billiges Verlangen, dass der Mensch

von seinen Augen einen ausgiebigen Gebrauch

mache, umsomehr wo es gilt, die sichtbare Seite

der Dinge gegenüber einer gewohnheitsmässigen

allzugeringen Wertschätzung zu Ehren zu bringen.

Nur täuscht man sich über das, was man dadurch

erreicht. Es tritt als Folge eines überhandnehmen-

den Hindrängens nach Pflege der Gesichtswahr-

nehmungen in der Regel von zwei Fällen einer ein

:

entweder ist es die Beteiligung des Auges an dem
gesamten in so mannigfachen Äusserungsformen

sich darstellenden Leben des Individuums, die eine



282 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Steigerung erfährt, oder die um ihrer selbst willen

geübte Thätigkeit des Auges gewinnt so an Inten-

sität , dass sie alle übrigen Interessen, denen sie

sonst dienstbar ist, zurückdrängt und sich wenigstens

vorübergehend unter allen jenen Möglichkeiten, nach

denen die menschliche Natur sich ausleben kann,

allein behauptet.

Was jenen ersten Fall anlangt, so kann un-

zweifelhaft das Mass der Beteiligung, welches dem
Gesichtssinn an allen den Thätigkeiten vergönnt

wird, an denen er überhaupt teilhaben kann, ein

sehr verschiedenes sein ; und es ist keineswegs die

mehr oder minder gute Beschaffenheit des Seh-

organs, durch welche jenes Mass bestimmt wird.

Es giebt genug Sehende, die nicht anders durch

die Welt gehen, als ob sie mit Blindheit geschlagen

wären, und gewisse Denkweisen sind nicht anders

zu erklären, als dass ihre Urheber das Zeugnis der

Augen nur in sehr unvollkommener und neben-

sächlicher Weise herangezogen haben. Dass in

solchem Falle eine künstlerische Disposition nicht

vorhanden ist, kann nicht Wunder nehmen. Anders

ist es, wo die Forderung des Sinnenzeugnisses auf

den verschiedenen Gebieten geistiger Thätigkeit eine

ebenso allgemeine wie strenge ist, wo der einzelne

von Jugend auf angeleitet wird, sich bei allem, was

er denkend und erkennend sich anzueignen strebt,

Rechenschaft zu geben über die Zustimmung oder

den Widerspruch , der von dem Augenschein aus-

gehen könnte. Hier sollte man meinen, dass einem

so geschulten Geist der Zugang offen stehen müsste



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 283

zu dem Verständnis einer Thätigkeit, welche, wie

die bildende Kunst, so ganz auf dem Gebrauch des

Sehorgans beruht. Die Erfahrung spricht dagegen.

Die geistige Richtung, die die Leistung der Sinne

zu so hohem Ansehen gebracht hat , erweist sich

nutzlos, wo es sich um das eigentliche Gebiet sinn-

licher Leistung , um die Kunst , handelt. Gerade

diejenige exakte wissenschaftliche Beschäftigung mit

der Natur, die es ununterbrochen mit der sichtbaren

Seite der Dinge zu thun hat, pflegt den Einzelnen

am unfähigsten zu machen , den besonderen Wert

der Beziehung einzusehen, in der der Künstler sich

zur Natur befindet. So auffallend dies scheinen

mag, so ist es im Grunde nur zu erklärlich. Die

wissenschaftliche Thätigkeit läuft nicht auf ein Sehen,

sondern auf ein Wissen hinaus; der Gewinn, der

dadurch erzielt wird, dass dem Auge eine wesent-

liche Mitarbeit zugeteilt wird , kommt nicht dem
Sehen, sondern dem Wissen zu gute ; das, was man
auf Grund der Gesichtswahrnehmung in seinen Besitz

bringt, ist kein Gesehenes und zu Sehendes, sondern

ein Gewusstes und zu Wissendes. Nun ergiebt sich

aus dem früher Gesagten, dass man einer Täuschung

unterliegt, indem man meint, in dem auf dem Augen-

schein beruhenden und durch den Augenschein zu

kontrolierenden Wissen die Dinge ihrer gesamten

Sichtbarkeit nach mit zu besitzen. So kommt es,

dass das geistige Interesse von der einzigen Thätig-

keit , durch die das von den Augen gelieferte

Material zum Sichtbarkeitsbesitz entwickelt und ge-

staltet werden kann, um so mehr abgelenkt wird,



284 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

in je umfassenderer Weise sich das Auge an der

Entwicklung und dem Aufbau der begrifflichen

Welt beteiligt. Durch die in so vielen Zweigen

des Wissens gesteigerte Beobachtung des sichtbaren

Thatbestandes wird eine grosse Sicherheit in der

Kenntnis der äusseren Gestalt der Dinge und zu-

gleich die Meinung erzeugt, man erhalte durch

diese Sicherheit das Recht, über Vollkommenheit

oder Unvollkommertheit der sogenannten künstle-

rischen Wiedergabe der Natur zu urteilen. Und
doch kann diese Kenntnis immer nur wieder einen

Massstab für eine Kenntnis abgeben, vermag aber

nicht einen Standpunkt der Beurteilung für eine

Leistung zu begründen, bei der es sich gar nicht

mehr um Kenntnis handelt. Das Kunstwerk wird

unwillkürlich mit demselben wissenschaftlichen Inter-

esse betrachtet, wie das Naturding ; man meint ihm

gerecht werden zu können, wenn man das in ihm

wieder zu finden sucht, was man als sichtbar in der

Natur vorhanden benennen und konstatieren kann,

und begreift nicht , dass das Sehen im Sinne des

Künstlers erst da anfängt, wo alle Möglichkeit des

Benennens und Konstatierens im wissenschaftlichen

Sinne aufhört.

Betrachten wir nun aber den anderen Fall, die

Steigerung der Thätigkeit des Auges zu keinem

ausserhalb des eigentlichen Sehgebietes liegenden

Zwecke, vielmehr um ihrer selbst willen, so müsste

man meinen, dass hier ein unmittelbarer zur Kunst

führender Weg geebnet wäre. Auch hierin täuscht

man sich. Je nach individueller Anlage entwickelt



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 285

sich diese anschauliche Beziehung zu Natur und

Leben bald zu einem mehr oder minder reichen

Beobachtungsverhältnis , verbunden mit einer ge-

steigerten Empfänglichkeit für alle die Reize des

Eigentümlichen , Anmutigen , Schönen , die einem

offenen Auge überall begegnen, bald zu einer senti-

mentalen Annäherung an die Natur, die in Gefühls-

erlebnissen und Stimmungen ausläuft. Beides hat

mit dem künstlerischen Interesse an der Natur noch

nichts zu thun ; keines von beiden führt über die

Natur hinaus. Jenes oberflächliche, in der Be-

obachtung sich erschöpfende Bedürfnis thut sich im

Grunde an dem, was ihm Natur und Leben bietet,

Genüge , und vermag der Kunst gegenüber nicht

über die kindische Freude an der Wiederholung

dessen hinauszukommen , was ihm schon bekannt

ist. Der Anteil, der an den Leistungen der Kunst

genommen wird, lässt sich in sehr weitem Umfange

auf dieses harmlose Vergnügen zurückführen. Un-

streitig beruht die Fähigkeit , die Anschauung zu

einem sentimentalen Erlebnis werden zu lassen, auf

reicheren und tieferen Seiten der menschlichen

Natur. Hier trifft die Gewohnheit, sich in das An-

schauen der Natur zu versenken, zusammen mit

einer leichten Erregbarkeit des Gemüts und mit

der hohen Gabe, die Schranke gleichsam nieder-

zureissen, die den Einzelnen von allem trennt, was

ein Gegenstand seiner Wahrnehmung ist. In be-

sonders gesteigerten Augenblicken tritt ein Gefühl

der Naturnähe ein, durch welches wir in die alier-

innigste Beziehung zu der ganzen Herrlichkeit der



2S6 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

sichtbaren Welt zu treten meinen. Mit einer wunder-

baren Klarheit des Schauens vereinigt sich das Ge-

fühl, einem Unendlichen, Unergründlichen gegenüber-

zustehen, selbst diesem Unendlichen, Unergründlichen

anzugehören. Nicht mehr der Welt greifbarer Körper-

lichkeit scheinen wir uns gegenüber zu befinden ; es

ist nicht die alltägliche Welt, der Schauplatz unseres

Lebens und Handelns , der Gegenstand unseres

Wissens und Erkennens ; und doch ist es dieselbe

Welt, die wir kennen, aber nun gleichsam an einem

Festtag gesehen. Wir befinden uns in einem traum-

haften Zustand, und die Thatsache der sichtbaren

Erscheinung allein ist es, die zu unseren staunenden

Sinnen spricht. Wir vergessen uns selbst, wir ver-

senken uns in den schauenden Zustand, und indem

so das erscheinende Dasein der Dinge mit immer

grösserer Macht uns entgegentritt, immer unmittel-

barer sich uns darbietet, unser ganzes Sein erfüllt

und schliesslich in sich aufzunehmen scheint, meinen

wir, einer Offenbarung jedes Naturgeheimnisses bei-

zuwohnen , im Vergleich zu der uns alle mühsam
errungene Kenntnis als ein armseliges Stückwerk

erscheinen muss, und die uns um so überzeugender

dünkt, als sie uns mühelos zu teil wird und keinen

Beweis und keine Rechenschaft fordert. Wer hätte

nicht schon solche Augenblicke erlebt, in denen die

Isolierung der sinnlichen Wahrnehmung mit einer

besonderen Reizbarkeit des Gefühls zusammentraf

und jene Stimmung erzeugte, in der man sich der

Natur in viel umfassenderer und eindringlicherer

Weise zu bemächtigen meinte, als dies je im prak-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 287

tischen oder theoretischen Sinne gelungen war?

Wer solchen Anschauungsgenusses fähig ist , der

wird, wo er ihn der Natur nur unter besonderen,

seltenen Umständen verdanken kann, sich dem Reiche

der Kunst zuwenden, und hier eine reiche, sich mühe-

los beständig erneuernde Befriedigung finden ; er

wird den geheimen Sinn aller Kunst darin zu er-

kennen meinen, dass sie Gestalten und Darstellungen

zu schaffen vermöge, die noch viel unmittelbarer zu

dem Gemüt zu sprechen, dasselbe in Aufregung zu

versetzen geeignet, seien , als dies durch die Ein-

drücke der Natur und des Lebens gelingen könne

;

er wird überzeugt sein, dass er den tiefsten Gehalt

des Kunstwerks gehoben habe, wenn er in der Be-

trachtung desselben einer jener gefühlsmächtigen

Stimmungen teilhaftig geworden sei. Indessen wenn

er sich auch von dem, der aus der Stumpfheit und

Nüchternheit seiner geistigen Verfassung durch keinen

Vorgang der Natur, durch kein Werk der Kunst

aufgerüttelt zu werden vermag, vorteilhaft dadurch

unterscheidet, dass ihm Kunstwerke zu Erlebnissen

zu werden vermögen, so sind es darum doch noch

keine künstlerischen Erlebnisse, die er an sich erfährt.

Es ist eine eigentümliche Erscheinung , dass

dieselben Menschen, die im Leben und in ihrem

Fache einen durchaus sachlichen Ernst besitzen,

alsbald in Sentimentalität verfallen , wenn sie sich

der Kunst nähern ; sie begreifen nicht , dass die

künstlerische Thätigkeit auf einer Sachlichkeit und

Klarheit beruht, die von ihren Gefühlsorgien eben-

soweit entfernt ist, wie von der Trockenheit und



288 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Nüchternheit derer , die der Kunst mit denjenigen

Hülfsmitteln beikommen zu können glauben , die

ihnen eine wissenschaftliche Disziplinierung an die

Hand giebt. Mit Stimmungen lässt sich nichts an-

fangen, wo es sich um eine Thätigkeit handelt
;
je

intensiver jene werden, desto mehr lähmen sie das

aktive Leben; man muss sie wie einen Traum von

sich abschütteln, um zur wachen Thätigkeit zurück-

kehren zu können. Hatte man gemeint , sich in

jenen Augenblicken erhöhter Ergriffenheit die Natur

in ihrer Fülle und Ursprünglichkeit zugeeignet zu

haben, so sieht man nun wohl, dass es sich statt

um ein Besitzen, eher um ein Besessenwerden ge-

handelt hat. Von einem künstlerischen Erlebnis

kann da nur für denjenigen die Rede sein, der sich

eine irgendwie klare Vorstellung von dem künstle-

rischen Vorgange nicht zu machen vermag. Denn

das, was den Künstler auszeichnet, ist, dass er sich

nicht passiv der Natur hingiebt und sich den Stim-

mungen überlässt, die sich in ihm erzeugen, sondern

dass er aktiv das, was sich seinen Augen darbietet,

in seinen Besitz zu bringen sucht.

Pflege der anschaulichen Beziehung zur Natur

mit ihrem ganzen Gefolge von sogenannten an-

schaulichen Kenntnissen, von Bereicherung des Vor-

stellungslebens , von Bildung des Geschmacks und

Erziehung zu ästhetischem Genuss , und was der-

gleichen Bildungsrequisiten mehr sind , steht im

gründe jedermann , wenn auch mit gewissen Grad-

unterschieden, offen, noch ehe er auf die eigent-

lichen Wege der Kunst einzugehen braucht. So



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 289

paradox es klingen mag , so fängt die Kunst doch

erst da an , wo die Anschauung aufhört. Nicht

durch eine besondere anschauliche Begabung zeichnet

sich der Künstler aus, nicht dadurch, dass er mehr

oder intensiver zu sehen vermöchte, dass er in seinen

Augen eine besondere Gabe des Wählens , des Zu-

sammenfassens , des Umgestaltens , des Veredeins,

des Verklärens besässe , so dass er in seinen

Leistungen doch nur Errungenschaften seines Sehens

offenbare ; er unterscheidet sich vielmehr dadurch,

dass ihn die eigentümliche Begabung seiner Natur

in den Stand setzt , von der anschaulichen Wahr-

nehmung unmittelbar zum anschaulichen Ausdruck

überzugehen ; seine Beziehung zur Natur ist keine

Anschauungsbeziehung , sondern eine Ausdrucks-

beziehung.

Hier liegt das eigentliche Wunder der Kunst.

Wir alle können sehen ; wir können uns einbilden,

dasselbe in der Natur zu sehen , was der Künstler

sieht ; wir können meinen, die künstlerische Leistung

an dem messen zu können, was unsere Augen uns

lehren; solange wir das alles thun, fühlen wir uns

im Grunde mit dem Künstler auf einem und dem-

selben Boden. Wir dünken in der Hauptsache uns

ihm gleich und fassen seine äussere Thätigkeit mehr

als die mechanische Darstellung eines inneren Ge-

schehens auf, von dem auch wir durch eigene innere

Erfahrung Kunde haben. Sobald wir aber auch

nur den bescheidensten Versuch machen, von einer

Wahrnehmung des Auges zum bildnerischen Aus-

druck überzugehen, werden wir uns vor einem un-
Fi edler, Schriften über Kunst. |9



290 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

überwindlichen Hindernis befinden , und erst so

werden wir in der uns versagten Fähigkeit , den

Vorgang der Wahrnehmung durch das Auge nach

Seite des sichtbaren Ausdrucks einer selbständigen

Entwickelung zuzuführen , dasjenige erkennen , was

den Künstler von uns unterscheidet und was wir

aus keiner eigenen Erfahrung zu begreifen vermögen.

Nur Gedankenlosigkeit kann die äussere Thätigkeit

des Künstlers lediglich als eine mehr oder minder

erfolgreiche Darstellung auffassen, und infolgedessen

das Hauptgewicht auf den Vorgang legen , der der

Darstellung voraufgeht. Wer sich den thatsäch-

lichen Vorgang zu vergegenwärtigen vermag , der

stattfinden muss, um von einem blossen Vorstellungs-

leben zu der sogenannten darstellenden Thätigkeit

überzugehen , der wird inne werden , dass in dem
gesamten künstlerischen Vorgang das blosse Schauen

und Vorstellen nur einen Anfang, einen Ausgangs-

punkt bedeutet, während alle Entwickelung und

Vollendung an die äussere bildende Thätigkeit ge-

bunden ist. Wenn wir es in besonders gesteigerten

Augenblicken des Wahrnehmens und Vorstellens

allenfalls bis zu einer unbeholfenen darstellenden

Gebärde bringen , nehmen wir wahr , dass derselbe

Vorgang , der bei uns in der Gebärde gleichsam

verkümmert, durch den Künstler sich zu einer reichen

Thätigkeit entwickelt , der gegenüber alles blosse

Sehen und innere Vorstellen sehr geringfügig er-

scheinen muss.

So erkennen wir das eigentlich Merkwürdige in

der künstlerisch begabten Natur darin , dass in ihr



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 291

ein Vorgang , den wir in gewissen Ausdrucks-

bewegungen ganz allgemein bei allen Menschen an-

gedeutet finden , zu einer einseitigen und das ge-

wöhnliche Mass weit übersteigenden Entwickelung

gelangt. Wenn wir in den Wahrnehmungen , die

uns das Auge bietet, gleichsam stecken bleiben, mit

unserem anschaulichen Vorstellungsvermögen gar

bald zu Ende sind und uns nach dieser Richtung

hin wie von einem undurchdringlichen Dunkel ge-

hemmt sehen , fühlt der Künstler die Fähigkeit in

sich, jene allgemeinen und unbestimmten Vorgänge,

auf die unsere gesamte Wahrnehmung einer sicht-

baren Welt hinausläuft, zu immer bestimmteren und

fassbareren Ausdrucksmitteln zu entwickeln. Wo
wir mit allem guten Willen und mit der ganz auf

das Sehen konzentrierten Kraft unseres Bewusstseins

doch hilflos dastehen und keinen Schritt vorwärts

zu kommen vermögen, da beginnt gerade das Leben

des Künstlers ; mag er nach anderen Richtungen hin

Hemmungen empfinden , wo uns das Fortschreiten

vergönnt ist, hier fühlt er sich frei und ungehindert.

Er ist in seinem Element, wenn er da, wo wir dar-

auf angewiesen sind, im Schauen zu verharren, den

Ausgangspunkt nimmt zu einer in immer gesteiger-

tem bildnerischen Ausdruck sich vollziehenden Thätig-

keit. Alle die Manipulationen, von dem Einfachsten

und Ursprünglichsten bis zu dem vielfach Zusammen-

gesetzten, bergen keinen höheren Sinn in sich, als

den, das fortzusetzen, was das Auge begonnen hat.

Freilich wenn man an der Trennung von gei-

stigem und körperlichem Thun festhält , wird man
19*



292 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

auch nicht über die Ansicht hinaus zu kommen ver-

mögen, dass der Künstler, indem er äusserlich thätig

wird, nur etwas für andere sichtbar und bleibend

darstelle, was in seinem, an kein äusseres Thun ge-

bundenen Vorstellungsvermögen bereits Gestalt ge-

wonnen habe. Ja man wird weiter gehen und die

Meinung hegen , dass der Künstler , indem er sich

zur künstlerischen Thätigkeit anschicke, aus der Not

eine Tugend mache, da ja doch kein äusseres Mittel

die in seinem Geiste wohnenden Gestalten in ihrer

Reinheit und Vollkommenheit wiederzugeben im

stände sei. Dann freilich wird man von all den

verhängnisvollen Irrtümern nicht loskommen , die

sich mit Notwendigkeit ergeben, wenn man in dem
sichtbar Vorhandenen der Kunst nur ein Symbol

eines Geistigen sieht, wenn man das dem Auge sich

thatsächlich Darbietende gering achtet gegenüber

einem unsichtbaren Inhalt, der in die unvermeidlichen

Beschränkungen der Form herabgestiegen sei. Um
von dieser sonderbaren Umkehrung eines natürlichen

Verhältnisses sich frei zu machen , muss man jene

unberechtigte Scheidung zwischen geistigem und

körperlichem Thun aufgeben, und nirgends vielleicht

ist die Notwendigkeit, dies zu thun, einleuchtender,

als bei der Betrachtung der künstlerischen Thätig-

keit. Hier ist das Verhältnis anders als von dem
gedachten oder gesprochenen zum geschriebenen

Wort , wo der Schein einer Trennung zwischen

geistiger und körperlicher Leistung näher liegt. Bei

dem diskursiven Denken vollzieht sich der weitaus

grösste Teil der Arbeit im Inneren des Menschen.



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 293

Die körperliche Beteiligung ist nicht augenfällig,

und wo sie zu einer äusserlich wahrnehmbaren wird,

wie bei dem Sprechen und Schreiben , scheint sie

thatsächlich nur das dienend auszuführen , was ihr

von einer Fähigkeit des Denkens geboten wird, die

gar nicht an so schwerfällige sinnliche Vorgänge

wie Sprechen und Schreiben gebunden ist. Sehr

anders verhält es sich bei der künstlerischen Thätig-

keit. Es giebt im Inneren des Menschen gar keine

Organe , die das ausführen könnten , was das Ziel

des künstlerischen Strebens ist ; um auch nur an

den Anfang des Weges zu kommen, der jenem Ziele

zuführt, muss der Künstler zu einer äusseren Thätig-

keit greifen, und an diese äussere körperliche Thätig-

keit ist alles gebunden, was er erreichen kann. Was
ist alles Schauen und Vorstellen im Vergleich zu

der Entwickelung , die dieses Schauen und Vor-

stellen in der bildnerischen Thätigkeit findet? Wie
ein Stammeln muss es uns erscheinen im Vergleich

zu der entwickelten Sprachfähigkeit. Gerade der

Künstler wird sich bewusst sein , dass die höhere

Entwickelung seines geistig -künstlerischen Lebens

erst in dem Augenblicke beginnt, in dem sein Vor-

stellungsdrang die äusseren Organe seines Körpers

in Bewegung setzt, in dem zur Thätigkeit des Auges

und des Gehirns die Thätigkeit der Hand hinzutritt.

Dann erst betritt er die Bahn , auf der er sich aus

Dunkelheit und Beschränkung zu steigender Klar-

heit und Freiheit emporarbeitet. All seine Be-

gabung , all seine Genialität entwickelt sich erst in

diesem äusserlich wahrnehmbaren Thun, in dem sich



294 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

nicht die Darstellung , sondern die Entstehung der

künstlerischen Vorstellungswelt vollzieht. Indem der

Künstler von allem Anfang an seine Thätigkeit nach

aussen zu verlegen genötigt ist, ist diese Thätigkeit

darum nicht weniger eine geistige, weil bei ihr mehr

Teile des Körpers in Bewegung gesetzt werden, als

nur etwa das Gehirn ; und weil die künstlerische

Thätigkeit eine geistige sein will, muss sie in ganz

bestimmten , fassbaren , sinnlich nachweisbaren Lei-

stungen bestehen.

Lernen wir so die bildnerische Thätigkeit des

Künstlers auffassen als eine Fortsetzung des Seh-

prozesses, als eine Entwickelung dessen, was in der

Wahrnehmung des Auges seinen Anfang nimmt, zu

bestimmten Gestaltungen , haben wir eingesehen,

dass das Auge aus eigener Kraft das von ihm be-

gonnene Werk nicht vollenden kann , sondern den

ganzen Menschen in eine bestimmte Art der Thätig-

keit versetzen muss, damit das von ihm gelieferte

Sinnenmaterial sich zu geistigen Werten formen

könne ; so werden wir auch der Einsicht zugänglich

sein, dass sich in der künstlerisch bildenden Thätig-

keit eine bestimmte Art der Entwickelung bewussten

Lebens darstellt. Man treibt mit dem Wort Be-

wusstsein oft genug einen sonderbaren Missbrauch.

Man setzt das Vorhandensein einer Art von Normal-

bewusstsein voraus , welches gleichsam das allge-

meine helle Reich des Denkens und der Thätigkeit

bilde ; in diesem Reich entwickelt sich das prak-

tische zielbewusste Handeln und die theoretische

Welterkenntnis. Thätigkeiten, wie die des Künstlers



Ursprang der künstlerischen Thätigkeit. 295

gehören nun freilich weder zu dem einen , noch zu

dem anderen, und während die menschliche Natur

ihren grossen praktischen und intellektuellen Zielen

mit Bewusstsein und Folgerichtigkeit zustrebt, scheint

sie da , wo sie sich der künstlerischen Thätigkeit

hingiebt, jenes Tageslicht des Bewusstseins verlassen

zu müssen, damit die geheimnisvollen Kräfte leben-

dig und wirksam werden können, als deren Resultat

man das Kunstwerk so gern betrachtet.

Indessen ist Bewusstsein niemals als allgemeiner

Zustand, sondern immer nur als bestimmte Thätig-

keit vorhanden ; es ist in jedem einzelnen Menschen

ein beständig wechselndes, sowohl in Hinsicht auf

den Grad, als auch auf die Art der Thätigkeit, in

der es zur Entwickelung gelangt. Wer sich zu voll-

ständig bewusstem Denken erwacht glaubt, mag doch

einem anderen noch tief in den traumhaften Zu-

ständen eines unentwickelten Bewusstseins befangen

erscheinen , nur deshalb , weil das Denken dieses

anderen sich in einer regeren, weitergreifenden Be-

wegung befindet
;

ja der Einzelne kann, vorzüglich

wenn er sich in einem Zustand gesteigerter Lebens-

und Denkthätigkeit befindet, leicht an sich die Er-

fahrung machen , dass ihm jeder Fortschritt der

Thätigkeit wie ein Erwachen aus relativ getrübtem

zu relativ hellerem Bewusstsein vorkommt. Und
wenn die relative Klarheit des Bewusstseins nicht

ein gegebener dauernder Zustand ist , in dem sich

der Mensch befinden und gewisse Thätigkeiten ver-

richten könne, sondern im Grunde nur ein anderer

Ausdruck für die jeweilige Lebendigkeit der Denk-



20G Ursprung der künstlerischen Thätigkeit;

thätigkeit, die der Mensch entwickelt, so ist das

Bewusstsein auch nicht etwas sich selbst Gleich-

bleibendes, verschiedenartige Thätigkeiten des Men-

schen nur Begleitendes, vielmehr stellt es sich in

diesen verschiedenartigen Thätigkeiten selbst als ein

der verschiedenartigsten Entwicklung fähiges dar.

Es ist sehr sonderbar, dass man deshalb, weil man
das eigene Bewusstsein an eine andere als an die

künstlerische Thätigkeit gebunden fand, in dieser,

die doch eine so planmässige und überlegte ist,

das Walten eines so entwickelten Bewusstseins, wie

man es durch die eigene Thätigkeit erlangt hatte,

nicht so recht anerkennen wollte. Freilich kann

der Mensch immer nur eins auf einmal thun
;

je

mehr sich seine Thätigkeit nach einer Seite steigert,

desto mehr muss sie nach jeder anderen Seite hin

abnehmen : mit der Thätigkeit schwindet aber auch

dasjenige Bewusstsein, welches sich eben nur in

dieser Thätigkeit entwickeln kann. Wenn sich der

Künstler in sein Thun versenkt, so hört er auf,

dasjenige zu denken und zu thun, worin für andere

das bewusste Leben besteht
;

ja je ernsthafter und

bedeutender seine Leistung ist , desto mehr wird

sie sich von allem entfernen, was als der wesent-

liche Inhalt bewussten Lebens gilt. Der Künstler

erscheint dann denen, die seines Strebens und seiner

Fähigkeit nicht teilhaftig sind, wie abwesend und wie

von Mächten geleitet, deren er sich selbst unbewusst

ist. Der Künstler aber weiss sehr genau, was er

will und was er thut. Wenn er an seine Thätigkeit

geht , so macht er keineswegs einen gewaltsamen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 297

Sprung aus dem Bereiche bewusster Thätigkeit in

die Sphäre von Lebensäusserungen, die den Menschen

als ein Vernunft- und willenloses Werkzeug geheimnis-

voller Eingebungen erscheinen lassen. Er entzieht

sich zwar dem Bewusstsein, welches ihn mit seinen

Mitmenschen so lange vereinigte , als er sich an

ihrer Denk- und Beschäftigungsweise beteiligt hatte;

aber er verscheucht darum nicht die gegenwärtige

Kraft seiner Intelligenz und seines Willens, um das

Feld frei zu machen für jene Offenbarungen. Was
er thut, ist, dass er zur Entwickelung seines Be-

wusstseins andere der menschlichen Natur eigene

Anlagen aufruft, und auch zu einem anderen Re-

sultat kommt , als andere , denen seine Art der •

Thätigkeit fern liegt. Aber innerhalb seiner Thätig-

keit erweist sich dasselbe, was die Regel bildet für

alle ernsthafte männliche Thätigkeit : nur die An-

fänge reichen hinab in jene durch keine Vernunft

zu ergründenden, durch keinen Willen zu leitenden,

von keinem Bewusstsein erhellten Regionen unserer

Natur
;
jeglicher Fortschritt führt aus diesen Dunkel-

heiten heraus , und der Sinn der Arbeit , die der

Mensch zu verrichten hat, ist, dass er sich mehr

und mehr jenen Regionen entwinde, nicht dass er

sich in ihnen verliere.

Wenn der Künstler anderen in einer Art von

traumhafter Existenz seine Thätigkeit zu vollbringen

scheint, so liegt für ihn selbst in dieser Thätigkeit

das eigentliche Erwachen. Ihm kann die Helligkeit

des Bewusstseins, zu der er gelangt, indem er auf

den Wegen der anderen wandelt , nicht genügen

;



298 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

denn er sieht Dunkelheiten um sich, deren Vor-

handensein jenen entgeht. Er wird, wenn ihm die

Wissenschaft, stolz auf ihren Fortschritt, ihr Reich

zeigt und die Welt als eine erkannte oder wenigstens

durch ihre Mittel zu erkennende vor ihm ausbreitet,

nicht ganz an der Genugthuung teilnehmen können,

die der Forscher empfindet. Denn wenn er sich

auch erleuchtet findet durch das, was jener ihm

zeigt, so wird er sich doch nicht davon zu über-

zeugen vermögen, dass es die Welt so schlechthin

und so um und um sei, die. sich ihm durch die

Entwicklung des wissenschaftlichen Bewusstseins in

immer zunehmender Klarheit und Verständlichkeit

darbietet. Er wird sich in ganz unwillkürlicher Auf-

lehnung gegen den Anspruch befinden, den jene

erheben, und wird sich im Stillen sagen, dass alle

Wissenschaft im Grunde ein armseliges Ding sei,

da sie sich einbilde, ein vollständiges und klares

Weltbewusstsein zu entwickeln, während das, was

in diesem Bewusstsein lebe , doch nur Worte und

Gedanken, nicht aber die Dinge selbst seien. Nun
wird ihm das als ein traumhaftes, unentwickeltes

Bewusstsein vorkommen, was das einzig wahrhaft

erleuchtete zu sein vorgiebt ; er wird sich sagen

müssen , dass inmitten all der Helligkeit , die von

der Erkenntnis verbreitet wird , die Dinge , sofern

sie sich uns als Vorstellungen darbieten, ein schatten-

haftes, unbestimmtes Dasein führen ; dass das sinnen-

fällige Dasein der Welt um so mehr aus dem Be-

wusstsein verdrängt wird
,

je mehr sich dieses mit

den Erzeugnissen der denkenden und erkennenden



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 299

Thätigkeit anfüllt. Aus diesem träumerischen Zu-

stand, in dem er sich befangen sieht, auch wenn er

sonst sich noch so grosser Klarheit und Helligkeit

erfreut, zu erwachen, ist das gebieterische Bedürfnis,

das ihn beseelt. Dazu findet er in sich die Mittel,

die allein zu diesem Zwecke führen können. Indem

er anfängt zu bilden, sieht er sein Bewusstsein auf

die Bahn einer Entwickelung gebracht, die ihm sonst

verschlossen war ; die Trennung scheint aufgehoben,

in der er sich von den Dingen befand, er beginnt,

in ein waches Leben und Erleben der Welt ein-

zutreten, die Trübungen, in die er sein Bewusstsein

gehüllt sah, fangen an zu schwinden, das Schwan-

ken der Erscheinungen macht einem festen Ein-

greifen, die Unbestimmtheit zunehmender Bestimmt-

heit Platz.

Was der Künstler im Fortschritt seiner Arbeit

erlebt, ist, dass er in sich ein Bewusstsein entstehen

und sich entwickeln sieht , wie er es sonst nicht

kennen lernen kann. Erscheint seine Thätigkeit

denjenigen, die ihrer nicht fähig sind, als eine ab-

seits von der bewussten Lebensthätigkeit liegende,

so gestaltet sie sich für ihn als eine durchaus be-

wusste ; sie erweitert sich , nimmt alle Kräfte des

Individuums in Anspruch, verdrängt alle anderweitige

Thätigkeit bis an die äusserste Grenze des Bewusst-

seins und wird selbst zu dem bewussten Leben dessen,

der die Fähigkeit in sich fühlt, sich ihr hinzugeben.

Und wo der Künstler so vollständig aufgeht in dem,

was er thut, wo er sich selbst, d. h. alles vergisst,

was sein Bewusstsein abgesehen von seiner Thätig-



3()0 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

keit beschäftigen kann, wo er auch nicht mehr zu

trennen weiss zwischen dem , was ihm als eine

geistige Thätigkeit des Wahrnehmens, Vorstellens,

Erinnerns u. s. w. , und dem, was ihm als eine

mechanische Thätigkeit der äusseren Organe seines

Körpers erscheinen könnte, wo der Vorgang, der

seinen Anfang von den Wahrnehmungen des Auges

nahm , sich allmählich des ganzen Menschen be-

mächtigt und ihn in Bewegung gesetzt hat : da

erfährt der Künstler in seiner Thätigkeit jene höch-

sten Steigerungen des Bewusstseins , in denen er

allererst zum wahren Erfassen der sichtbaren Er-

scheinung erwacht zu sein meint.

Es ist klar , dass sich dieser Auffassung zu-

folge die Stellung der künstlerischen Thätigkeit

innerhalb des geistigen Lebens unter einem anderen

Gesichtspunkt zeigt, als unter dem man sie gewöhn-

lich zu betrachten pflegt. Solange man die Er-

kenntnis der Welt ausschliesslich an das wissen-

schaftliche Denken gebunden erachtet , sieht man
sich in die Notwendigkeit versetzt, die künstlerische

Thätigkeit der wissenschaftlichen gegenüberzustellen

und ihr eine besondere Bedeutung zu erfinden, da-

mit sie neben jener vornehmsten und im Grunde

als allein wichtig betrachteten Aufgabe des mensch-

lichen Geistes doch einiger Daseinsberechtigung sich

erfreuen könne. Nun aber sehen wir den Künstler

neben den Forscher treten. In beiden ist derselbe

Trieb mächtig, der den Menschen beherrscht, sobald

sich ein höheres Leben in ihm entwickelt; der

Trieb, die Welt, in der er sich findet, sich anzu-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 301

eignen, das enge, kümmerliche, verworrene Bewusst-

sein des Seins, auf das er sich zunächst beschränkt

sieht, thätig zur Klarheit und zum Reichtum zu ent-

wickeln. Erkennen wir, dass das Denken seinen

Anspruch, diese Aufgabe in ihrem ganzen Umfange

lösen zu können, nicht aufrecht erhalten kann, so

eröffnet sich uns zugleich die Einsicht, dass dem
Menschen noch andere Fähigkeiten verliehen sind,

durch die er in Regionen der Wirklichkeit vorzu-

dringen vermag, die der an die Formen des Denkens

gebundenen Erkenntnis von allem Anfang an un-

zugänglich bleiben müssen. Wir brauchen nicht

nach einer Aufgabe zu suchen, die im Gegensatz

zu der ernsten Aufgabe des Erkennens der Kunst

gestellt wäre; vielmehr brauchen wir nur un-

befangenen Auges zu sehen, was der Künstler that-

sächlich thut, um zu begreifen, dass er eine Seite

der Welt fasst, die nur durch seine Mittel zu fassen

ist, und zu einem Bewusstsein der Wirklichkeit ge-

langt, das durch kein Denken jemals erreicht wer-

den kann.

So wenig sich das Denken beruhigen kann,

ehe es das Wirklichkeitsmaterial, welches sich ihm

als zugänglich erweist, in eine bestimmte Form ge-

bracht hat , so wenig wird auch die bildnerische

Thätigkeit an einem Ende ihrer jeweiligen Arbeit

angekommen zu sein wähnen dürfen , bevor sie

Werte von ganz bestimmter Form hervorgebracht

hat. Das Bewusstsein, welches sich in einem bild-

nerischen Vorgange entwickelt , unterscheidet sich

dadurch von dem gemeinen Bewusstsein , dass der



302 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Vorstellungsstoff, aus dem es besteht, in positive

an feststehende Eigenschaften gebundene Ge-

staltungen eingegangen ist. Welcher Art diese

Eigenschaften sein werden , kann erst an einem

späteren Orte angedeutet werden. Hier sei nur

noch einiges erwähnt, was sich im allgemeinen auf

die durch den Künstler sich vollziehende Entwicke-

lung des Wirklichkeitsbewusstseins bezieht.

Hinge, wie es zunächst wohl scheinen mag, der

Erwerb eines in Vorstellungen des Gesichtssinnes

sich entwickelnden Wirklichkeitsbewusstseins nur

von dem Gebrauch der Augen und einer willkür-

lichen Konzentration der Aufmerksamkeit ab , so

wäre es wesentlich Sache des Wollens, das Bewusst-

sein eines anschaulichen Weltbildes hervorzurufen.

Aber wir haben gesehen, wie weit wir damit kommen.

Wenn uns die Welt als ein Objekt der Erkenntnis

zunächst als ein wirres Chaos unverstandener Vor-

gänge erscheint, so stehen doch jedem die Mittel

der Erkenntnis zu geböte, und es scheint von ihm

abzuhängen , wie weit er von denselben Gebrauch

machen wolle. Für die Entwicklung des vorstellen-

den Bewusstseins sind den Menschen analoge Mittel

nicht so allgemein verliehen. Indem wir sehen, wie

jeder Schritt vorwärts eine sich immer mehr und

mehr komplizierende Thätigkeit erfordert, müssen

wir uns wie gelähmt vorkommen. Wir mögen wohl

einsehen, dass das Auge nicht nur dazu da ist, um
uns die Bilder von ausser uns vorhandenen Dingen

vorzuführen, sondern dass mit dem Akte der Gesichts-

wahrnehmung etwas in uns zur Entstehung kommt,



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 303

was einer selbständigen Entwickelung durch uns

fähig ist ; wollen wir aber die fliehende Erscheinung

halten, die formlose gestalten, so versagt uns die

Kraft , und kein Organ unseres Körpers gehorcht

uns. Wenn wir uns dies recht überlegen, so muss

es uns wie ein Wunder vorkommen, dass die Fähig-

keit, mit den Augen wahrzunehmen und Wahr-

genommenes vorzustellen, eine Fähigkeit, die auch

uns innewohnt, die aber bei uns nicht weiter führt,

als uns ein Sichtbares gleichsam nur zu zeigen, ohne

es uns zu eigen zu geben — dass diese Fähigkeit

in einzelnen Individuen zu einer Entwickelung ge-

langt, die da, wo für uns nur vorübereilende,

schwankende Eindrücke vorhanden sind, zur Ent-

stehung bestimmter und dauernder Gebilde führt.

Wir begreifen nun wohl, dass, wo es sich um die

in der bildnerischen Thätigkeit sich vollziehende

Entwickelung des künstlerischen Bewusstseins handelt,

keinerlei Wollen massgebend sein kann , sondern

immer nur ein Können. Es ist nicht unwichtig,

dies zu betonen, da nur zu oft eine äusserliche und

unzulängliche Auffassung künstlerische Thätigkeit

willkürlich fördern und hervorrufen zu können

meint; es entsteht dann ein zugleich armseliges

und anspruchsvolles Surrogat , während das echte

Leben der Kunst ausschliesslich davon abhängt,

dass die menschliche Natur sich in einzelnen Indi-

viduen nach Seite jener sich an das innere Erlebnis

der Gesichtswahrnehmung anschliessenden äusseren

Fähigkeiten und Fertigkeiten über das gewöhnliche

Mass entwickelt zeigt.



304 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Wenn wir davon reden, dass wir uns der sicht-

baren Welt bewusst werden , so denken wir dabei

an ein Bewusstsein, welches sowohl in allen normal

organisierten Menschen entstehen, als auch das

ganze Reich des Sichtbaren zu seinem Inhalt haben

könne. Es braucht hier nicht wiederholt zu werden,

dass wir uns von dem, was wir das Reich des Sicht-

baren nennen , deshalb einen ungenügenden Begriff

machen, weil wir dabei nur an das denken, was wir

durch den Gebrauch der Augen erwerben, und uns

dann über das, was wir sehen oder als gesehen vor-

stellen, in jeder möglichen Weise Rechenschaft zu

geben suchen , nur nicht in derjenigen , durch die

wir allein zur sehenden Gewissheit über Gesehenes

kommen können. Wir haben uns überzeugt, dass

wir mit dem Ausdruck „Reich des Sichtbaren" einen

sehr anderen Sinn verbinden müssen. Ist die Mög-

lichkeit, sich dasselbe mehr und mehr zum Bewusst-

sein zu bringen, abhängig von Fähigkeiten, die weit

über den Gebrauch der Augen hinausgehen, und

mit denen die Natur verhältnismässig doch nur

wenige und auch diese nur selten in sehr reich-

lichem Masse ausstattet; so kann von einem Be-

wusstsein der Sichtbarkeit weder in dem Sinn die

Rede sein , dass es allen gleichmässig zugänglich

sei , noch auch in dem , dass ihm alles zugänglich

sei. Denn gleichwie die Fähigkeit , in immer vor-

dringender. Thätigkeit sich zu immer helleren Zu-

ständen des Sichtbares erlebenden Bewusstseins

emporzuarbeiten, an eine Naturanlage gebunden ist,

die kein Gemeingut, sondern ein Vorrecht einzelner



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 305

ist; so kann auch die Thätigkeit, in der sich jenes

Bewusstsein entwickelt, immer nur einzelnes er-

fassen; und vieles von dem ungeheuren Material an

Sichtbarem, was unsere Augen unaufhörlich an uns

heranbringen , wird sich ihr überhaupt nicht unter-

werfen lassen.

Wer sich nur sehend verhält , der mag wohl

meinen , die sichtbare Welt als ein ungeheures

Ganzes voller Reichtum und Mannigfaltigkeit zu be-

sitzen ; die Mühelosigkeit , mit der ihm die uner-

schöpfliche Menge der Gesichtseindrücke zu teil

wird, die Schnelligkeit, mit der sich die Vorstellungen

in seinem Inneren ablösen und in ununterbrochenem

Wechsel, in nie abnehmender Fülle durch sein Be-

wusstsein ziehen, dies alles giebt ihm die Gewiss-

heit , inmitten einer grossen sichtbaren Welt zu

stehen, die ihn umgiebt, auch wenn er sie sich nicht

als ein Ganzes in einem und demselben Augenblicke

vergegenwärtigen kann , deren er gewiss ist , auch

wenn er vielleicht in seinem ganzen Leben nur eines

kleinen Teiles derselben ansichtig wird. Diese grosse,

reiche , unermessliche Welt der sichtbaren Erschei-

nungen versinkt in dem Augenblicke, wo die künst-

lerische Kraft sich ihrer ernsthaft zu bemächtigen

sucht. Schon der erste Versuch , aus dem däm-

mernden Zustande des sich der Sichtbarkeit im

allgemeinen Bewusstwerdens herauszutreten und zu

einiger Deutlichkeit des Sehens zu gelangen , zieht

den Umkreis des zu Sehenden zusammen. Die

künstlerische Thätigkeit kann sich nur darstellen als

eine Fortsetzung jener Konzentration des Bewusst-
Fiedler, Schriften über Kunst. 20



3()6 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

seins, welche der erste notwendige Schritt war, um
auf den Weg zu gelangen, der aus der Breite sinn-

licher Auffassung, die immer mit Undeutlichkeit ver-

bunden ist, zu der Deutlichkeit führt, die nur in der

Enge erreicht werden kann. Der Künstler sieht

sich vor die Unmöglichkeit gestellt , seine Thätig-

keit an jenem scheinbaren Ganzen zu erproben, und

der Übergang von dem blossen Sehen und Vor-

stellen des Gesehenen zu dem Ausdruck des Sicht-

baren kann sich nur im bestimmten Falle vollziehen.

Jeder Thätige, Handelnde wird die Erfahrung machen;

er muss am bestimmten Punkte einsetzen , damit

seine Kräfte sich überhaupt entfalten können.

Nun mag man dies wohl zugeben, zugleich aber

der Ansicht sein , dass aus der am einzelnen sich

vollziehenden künstlerischen Thätigkeit allmählich

wieder ein neues , auf höherer Entwickelungsstufe

stehendes Gesamtbild hervorgehen müsse ; dass in

der Gesamtheit der Kunstwerke ein mehr und mehr

der Vollständigkeit und der Vollendung zustreben-

des entwickeltes Wirklichkeitsbewusstsein , insofern

ein solches auf der Gesichtswahrnehmung beruhe,

zur Darstellung komme. Es liegt einer solchen

Meinung die Anschauung zu gründe, dass das Vor-

handensein eines zu höheren Stufen der Entwicke-

lung gelangten Sichtbarkeitsbewusstseins schon an

das Vorhandensein der Kunstwerke gebunden sei,

wo dann freilich in dem zunehmenden Schatz an

Kunstwerken der Menschheit mühelos ein immer

umfassenderes entwickeltes Weltbild zu teil wer-

den würde. Aber nicht an das Vorhandensein



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 307

der Kunstwerke ist jenes gesteigerte Wirklichkeits-

bewusstsein gebunden, sondern an die Thätigkeit, in

der sich die Entstehung dessen vollzieht , was wir

ein Kunstwerk nennen. Die Kunstwerke sind an

und für sich ein toter Besitz ; sie nützen dadurch,

dass sie als ein kleiner Zuwachs zu dem sichtbar

Vorhandenen hinzukommen , der Entwicklung des

Bewusstseins gar nichts. Sie bleiben ein Gegen-

stand blosser Gesichtswahrnehmungen wie alles

andere. Wenn wir aber jenen toten Besitz in der

Weise zu beleben suchen , in der einzig und allein

er sich beleben lässt, nicht durch irgend eine ästhe-

tische Empfindung oder eine tiefsinnige Reflexion,

sondern dadurch, dass wir es versuchen, uns in den

lebendigen Vorgang des künstlerischen Hervor-

bringens zu versetzen, so werden wir die Erfahrung

machen , dass wir auf alles Bewusstsein eines Um-
fassenden und Allgemeinen verzichten müssen , um
auch nur annäherungsweise einen jener Augenblicke

gesteigerten Bewusstseins an uns selbst erleben zu

können, wie sie der Künstler vor der sichtbaren

Erscheinung erlebt, wenn er schaffend thätig ist.

Überdies giebt es Gebiete des Sichtbaren , so

das sehr Grosse, das sehr Kleine, das sehr Ferne,

das sehr Bewegte , die durch keine künstlerische

Thätigkeit zu mehr erhoben werden können, als was

sie sind, Gebiete sinnlicher Wahrnehmung, auf denen

begriffliche Realisierungen im ausgedehntesten Masse

stattfinden, während anschauliche Realisierungen nicht

oder nur in sehr unvollkommener Weise möglich

sind. Es giebt andere Gebiete des Sichtbaren, wie

20*



;;i)S Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

das sehr Einfache, das sehr Unscheinbare, das sehr

Ungewöhnliche , auf denen anschauliche Realisie-

rungen zwar möglich sind und auch stattfinden, auf

denen aber der Künstler der Anregung zur Thätig-

keit doch nur auf die Gefahr hin nachgeben kann,

selbst für sehr einfachen oder absonderlichen Geistes

gehalten zu werden. So ist es nicht der Beruf der-

jenigen Fähigkeit, mit der wir in der künstlerischen

Anlage die menschliche Natur ausgestattet sehen,

das gesamte Reich sichtbarer Erscheinung allmählich

auf die Bahn anschaulicher Entwickelung zu bringen.

Ein sehr grosser Teil des Sichtbaren bleibt als Sicht-

bares ein für allemal auf untergeordnete Bewusstseins-

zustände angewiesen und gelangt zu höherer Exi-

stenz nur im Begriff. Ein verhältnismässig geringer

Teil wird ab und zu von der künstlerischen Thätig-

keit ergriffen und erhebt sich in den Bewusstseins-

zuständen, die in dieser Thätigkeit zur Entwickelung

gelangen, zu mehr oder minder höherem Dasein.

Noch eine Überlegung drängt sich hier auf, wo
von der Entwickelung die Rede ist, die das Be-

wusstsein einer sichtbaren Welt in der bildenden

Thätigkeit des Künstlers erfährt. Wir pflegen in

Ansehung dessen, was sich unseren Augen darbietet,

von einer Unendlichkeit zu reden. Unwillkürlich

erzeugt sich uns der Gedanke , einem Unendlichen

uns gegenüber zu befinden, wenn wir uns schauend

in die Betrachtung der Welt versenken , wenn wir

im Nahen und Fernen , im Kleinen und Grossen

immer weiter vordringen , wenn wir die Erfahrung

machen , dass über das anscheinend Kleinste , das



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 309

anscheinend Fernste hinaus unserer Gesichtswahr-

nehmung ein noch Kleineres, ein noch Ferneres zu-

gänglich wird. Mit ahnenden Schauern stehen wir

vor dem Anblick dieser Welten , hinter denen sich

immer fernere und fernere Welten zu verbergen

scheinen, um vielleicht dereinst einem helleren und

vordringenderen Blick sich zu enthüllen. Aber diese

Unendlichkeit ist eine gedachte; sie ist thatsächlich

nicht für das Auge vorhanden , sondern für den

denkenden Verstand. Für das Auge giebt es streng

genommen keine Unendlichkeit ; vielmehr sieht es

sich immer nur einer Endlichkeit gegenüber. Die

Welt ist für dasselbe vollständig zu Ende, wo es an

die jeweiligen Grenzen seiner Tragweite gelangt ist.

Solange wir uns nur sehend verhalten , kann uns

die Welt nur endlich, niemals unendlich erscheinen.

Und dennoch giebt es eine Unendlichkeit, die nichts

mit dem Gebiet des Denkens zu thun hat, die sich

lediglich als eine Unendlichkeit der sichtbaren Welt

offenbart. Vor dieser Unendlichkeit steht nur der

Künstler und wer ihm zu folgen vermag. Sie er-

öffnet sich nur da , wo in der Wahrnehmung des

Auges jenes Streben seinen Ursprung nimmt , die

empfangenen Vorstellungen zu immer höherer Klar-

heit und Bestimmtheit emporzubilden. Hier ist das

Reich des Sichtbaren in der That ein unendliches,

weil es sich in einer Thätigkeit darstellt, für die es

nur ein immer sich erneuendes Streben, nicht aber

eine zu lösende Aufgabe , ein zu erreichendes Ziel

giebt.



VI.

Mit Recht bekennen wir, dass erst mit unserem

eigenen Dasein das gegeben ist, was wir als vor-

handen anzusprechen vermögen. Es ist aber damit,

wie wir gesehen haben , noch wenig gesagt. Im

blossen Dasein des Menschen mit seinen sinnlich-

geistigen Anlagen liegt noch keine Bürgschaft für

das Vorhandensein einer Welt, die nun dem Men-

schen schlechthin, allen Menschen gemeinsam an-

gehört. Im Dasein des Menschen liegt die Bürg-

schaft nur für die Möglichkeit der Entstehung dessen,

was wir, da wir es in den Formen besitzen, die wir

selbst gebildet haben , das Vorhandene nennen.

Eine Realisierung dieser Möglichkeit kann aber nur

in einer Thätigkeit stattfinden, die der Mensch ent-

wickelt. Nicht dem Menschen, sondern durch den

Menschen offenbart sich alles , was wir meinen

können, wenn wir von Natur, Seiendem, Wirklich-

keit, Welt reden.

Wir haben erwähnt, dass dem Menschen kein

Mittel zu Gebote steht, durch das er den gesamten

Wirklichkeitsgehalt eines Dinges in einen gemein-

samen Ausdruck zu fassen vermöchte, dass er viel-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 311

mehr darauf angewiesen ist, auf verschiedenen Wegen
zur thätigen Entwicklung eines Wirklichkeitsbesitzes

vorzudringen, und dass er auf jedem dieser Wege
wiederum zu unendlich verschiedenen Entwicklungs-

graden gelangt. Wir haben ferner erwähnt, dass

alle diese Wege unendlich sind, und, statt, wenn

auch von verschiedenen Ausgangspunkten , doch

einem gemeinsamen Ziele, d. h. einem vollständigen

Wirklichkeitsbesitz zuzuführen, sich vielmehr immer

weiter von einander entfernen, und dass daher, um
jeden bildlichen Ausdruck beiseite zu lassen, jeder

Wirklichkeitsbesitz , in je bestimmteren und voll-

endeteren Formen er sich darstellt, um so einseitiger

sein muss. Die Hervorbringung und Darstellung

eines solchen Wirklichkeitsbesitzes haben wir als

den eigentlichen Sinn der künstlerischen Thätigkeit

bezeichnet. Inwiefern aber durch diese Thätigkeit

in besonderer Art und Weise an jener Wirklichkeits-

realisierung gearbeitet wird, das kann hier bis ins

Einzelne nicht verfolgt werden, um so weniger, als

dabei eine Menge Fragen auftauchen würden , die

sich nur aus der unmittelbaren künstlerischen Er-

fahrung heraus beantworten lassen. Wohl aber

kann einiges Allgemeine über diese Thätigkeit und

über die eigentümliche Art der Wirklichkeit gesagt

werden, die durch sie entsteht.

Vor allem ist es das Verhältnis, in dem die

Kunst zur Natur steht, worüber man Klarheit zu

erlangen suchen muss. Dass Kunst etwas anderes

sei, als Natur, bedarf keines Beweises. Die Ver-

suche aber, Natur und Kunst sich als verschiedene



312 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Welten gegenüber zu stellen, pflegen darauf hinaus-

zugehen , die Kunst gleichsam von der Natur ab-

zudrängen, dasjenige ausfindig zu machen, was der

Künstler zur Natur hinzuthun müsse , um sie in

Kunst umzuwandeln. Es ist dabei der Gesichts-

punkt massgebend, dass die Thätigkeit des Künstlers

zwecklos und überflüssig sei, sofern sie der blossen

Sichtbarkeit ihrer Leistungen nicht einen Empfin-

dungs- oder Bedeutungswert beizulegen wisse. Ein

gesunder, wenn auch unreifer Sinn hat sich noch

immer gegen die Herrschaft solcher Anschauungen

aufgelehnt ; und um der Gefahr zu begegnen , die

künstlerische Thätigkeit nach ganz entlegenen Zielen

sich verirren zu sehen, hält man ihr vor, dass ihr

kein höheres Ziel gesteckt sei, als die Natur. Ge-

sund muss diese Anschauung genannt werden, weil

sie der künstlerischen Thätigkeit keinen anderen

Zweck unterlegt, als den, das im bildnerischen Aus-

druck zu realisieren, was die Natur Sichtbares dar-

bietet ; sie ist aber zugleich unreif, insofern sie über-

sieht, dass die künstlerischen Gebilde infolge ihrer

Entstehung durch eine unüberbrückbare Kluft von

dem getrennt sein müssen, was wir im gewöhnlichen

Sinne sichtbare Natur nennen. Diese sichtbare Natur

ist ja thatsächlich nichts anderes als jenes ungeheure

und bunte Gewirr von Wahrnehmungen und Vor-

stellungen, die, auftauchend und verschwindend bald

an unserem äusseren, bald an unserem inneren Auge

vorüberziehen, die sich uns in unzweifelhafter That-

sächlichkeit aufdrängen und doch spurlos ver-

schwunden sind, sobald wir meinen, sie uns in der



. Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 313

Wärme der Empfindung oder in der Klarheit be-

grifflicher Erkenntnis angeeignet zu haben. Sie ist

jenes gewaltige Reich des Lichtes, in dem die un-

endliche Reihe der Dinge in unendlichen Kom-
binationen sich unserem Auge darbietet , das wir

mühelos und in aller Vollständigkeit und Vollkom-

menheit zu besitzen meinen, und das sich uns doch

bei dem bescheidensten Versuche der Prüfung in

seiner ganzen Unsicherheit , Unbestimmtheit und

Haltlosigkeit enthüllt. Diese Sichtbarkeit gleicht

einem Geschenk , welches uns ohne unser Zuthun

zufällt. Freilich beruht schon die kümmerlichste

Wahrnehmung des Gesichtssinns auf einem sehr

komplizierten Geschehen ; aber dieses Geschehen

vollzieht sich im Inneren des Menschen, ist äusser-

lich nicht wahrnehmbar, und eine Thätigkeit kommt
uns dabei nicht zum Bewusstsein. Aus diesem all-

gemeinen , sich bei allen mit den Organen des

Gesichtssinnes ausgestatteten Menschen in mehr

oder minder gleichmässiger Weise wiederholenden

Geschehen entwickelt und erhebt sich nun aber bei

jenen Einzelnen und Wenigen eine äusserlich wahr-

nehmbare und zum sichtbaren Ausdruck führende

Thätigkeit. Es ist klar, dass die Natur als eine

Welt sichtbarer Erscheinungen , deren Gestaltung

auf der blossen Thätigkeit der Augen und den an

diese sich anschliessenden inneren Wahrnehmungs-
und Vorstellungsvorgängen beruht , für diejenigen

eine andere werden muss, die mit dem Talent des

künstlerischen Ausdrucks begabt noch ganz andere

Fähigkeiten und Thätigkeiten in den Dienst jener



314 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Naturgestaltung zu stellen vermögen. Hier offenbart

sich das ganze Geheimnis des notwendigen Unter-

schiedes, der zwischen dem Reiche der Sichtbarkeit,

das wir Natur nennen , und den Sichtbarkeits-

gestaltungen herrscht, die uns in der künstlerischen

Thätigkeit vor Augen treten. Dieser notwendige

Unterschied resultiert allein daraus, dass, wo sonst

der Mensch mit seiner Beziehung zur sichtbaren

Natur zu Ende ist , der Künstler sich in seiner

Thätigkeit zu dieser selben Natur um ihrer Sicht-

barkeit willen in eine neue Beziehung zu setzen

vermag. Es ist ebenso unnötig, etwas zu erfinden,

was zur Natur hinzukommen müsse , um sie zur

Kunst umzubilden, als es unmöglich ist, dass die

Kunst etwas hervorbringt, was der Natur im ge-

wöhnlichen Sinne des Wortes gleichkommt. Wo
eins von beiden verlangt wird, da kann man mit

Sicherheit annehmen, dass aus der Not eine Tugend

gemacht wird ; die Unfähigkeit, in höhere Regionen

wahrer Kunst zu gelangen, wird verdeckt durch eine

eigens gebildete Lehrmeinung, in der das als das

höchste Ziel der Kunst bezeichnet wird , was die

jeweilige sogenannte Kunstübung leistet. Von echter

Kunst wird man nichts anderes verlangen dürfen,

als Natur, aber freilich nicht das kümmerliche Natur-

bild, was uns allen zu geböte steht, sondern das

entwickelte Naturbild, zu dessen Entstehung es jener

Thätigkeit bedarf, die sich beim Künstler an die

blossen Wahrnehmungs- und Vorstellungsvorgänge

des Gesichtssinnes anschliesst. Das, wodurch sicht-

bare Natur zur Kunst wird, ohne dass sie doch auf-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 315

hörte, Natur zu sein, ist die Entwickelung, die sich

für ihre Sichtbarkeit in der Thätigkeit des Künstlers

vollzieht. Kunst ist nicht Natur ; denn sie bedeutet

eine Erhebung, eine Befreiung aus den Zuständen,

an die gemeiniglich das Bewusstsein einer sichtbaren

Welt gebunden ist; und doch ist sie Natur: denn sie

ist nichts anderes als der Vorgang, in dem die sicht-

bare Erscheinung der Natur gebannt und zu immer

klarerer und unverhüllterer Offenbarung ihrer selbst

gezwungen wird.

Es kann sehr gewagt erscheinen, die Ansprüche,

deren Erfüllung von der künstlerischen Thätigkeit

gefordert wird, als ungerechtfertigt abzuweisen und

dafür etwas als die Aufgabe der Kunst zu bezeichnen,

was vielleicht manchem gar nicht von besonderer

Wichtigkeit zu sein scheinen mag. Aber wenn man
sich fragt, um welches Erfolges willen eine Thätig-

keit ausgeübt wird, so muss man in Rücksicht ziehen,

welcherlei Erfolge nicht ausschliesslich dieser Thätig-

keit angehören, was hingegen ganz allein durch die-

selbe erreicht werden kann. Man kann, wenn auch

in etwas unbestimmter Weise, fast alle die Forde-

rungen, die an jede Kunstübung gestellt zu werden

pflegen, unter zwei Rubriken bringen : man fordert

Empfindungswerte von der Kunst und Bedeutungs-

werte. Nun kann nicht geleugnet werden , dass

durch die Kunst Empfmdungswerte sowohl als

Bedeutungswefte eigentümlicher Art geschaffen wer-

den. Aber wenn die Kunst auch unser Empfinden

in besonderer Weise anregen, unser Denken in be-

sonderer Weise zu beschäftigen vermag, so lernen



316 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

wir doch Empfinden und Denken nicht erst durch

die Kunst kennen ; vielmehr giebt es auf dem weiten

Gebiete des Vorhandenen nichts, was nicht als ein

Empfindungswert oder als ein Bedeutungswert sich

geltend machen könnte. Verwerten wir also die

Erzeugnisse künstlerischer Thätigkeit für unser Em-
pfinden oder unser Denken, so thun wir etwas, was

wir, wie mit allem und jedem, so auch schon mit

den blossen Wahrnehmungen und Vorstellungen des

Gesichtssinnes thun können ; es bedarf dazu nicht

so komplizierter Thätigkeiten , wie diejenigen sind,

aus denen künstlerische Leistungen hervorgehen.

Wohl aber bedarf es dieser Thätigkeiten, wenn es

sich um Herstellung des reinen Ausdrucks der Sicht-

barkeit einer Erscheinung handelt. Dass dieser Aus-

druck keiner geistigen Thätigkeit verdankt werden

kann , der wir im Interesse des Empfindens und

Denkens die sichtbare Natur unterwerfen, ist selbst-

verständlich; denn Empfinden und Denken vernichtet,

wie wir gesehen haben , die Sichtbarkeit der Er-

scheinung und setzt eine andere Form des Seins

an ihre Stelle. In der blossen Wahrnehmung und

Vorstellung des Gesichtssinns liegt aber noch keinerlei

Mittel, um etwas zu gewinnen, was die Sichtbarkeit

eines Dinges im selbständigen Ausdruck darstellte.

Und zwar ist es zweierlei , wTas uns hindert , die

Sichtbarkeit der Dinge selbständig zu erfassen, so-

lange sie uns nur in unseren Wahrnehmungen und

Vorstellungen nahe tritt. Einmal stellen sich die

sichtbaren Dinge , die sich unserem Auge zeigen,

die Gesichtsvorstellungen , die in unserem Inneren



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 317

erscheinen , nicht so dar , als ob sie rein um ihrer

Sichtbarkeit willen vorhanden wären. Das Auge

kann nichts thun, als uns Gegenstände zeigen, in

denen die Sichtbarkeit doch nur eine Seite ihrer

komplizierten sinnlichen Beschaffenheit ist, und die

zugleich ein mannigfaltiges Interesse, sei es unseres

Fühlens und Wollens, sei es unseres Wissens und

Erkennens, in Anspruch nehmen. Und die Bilder,

die Erinnerung und Einbildungskraft uns vorführen,

gehören ebensowenig dem reinen Element der Sicht-

barkeit an ; sie stehen mitten in dem wechselvollen

Spiel all der unzähligen Elemente unseres geistigen

Lebens , die , in geheimnisvollem Zusammenhang

unter einander verbunden, sich gegenseitig an die

Oberfläche des Bewusstseins rufen. Es ist, als ob

die Sichtbarkeit der Dinge, solange sie sich zu keiner

höheren Daseinsform entwickelt, als ihr in den Wahr-

nehmungen des Auges , in den . inneren Gebilden

unserer Vorstellungskraft zukommt, nicht die Macht

besässe, sich so sehr des menschlichen Bewusstseins

zu bemächtigen, dass sie nicht in jedem Augenblicke

verdrängt werden könnte und irgend einem ander-

weitigen sinnlich-geistigen Vorgang den Platz räumen

müsste. So werden wir durch die Erlebnisse des

Gesichtssinnes zunächst nicht in ein ausschliessliches

Reich der Sichtbarkeit eingeführt, vielmehr müssen

wir den Anteil an der Sichtbarkeit der Dinge teilen

mit allen den Ansprüchen, deren Befriedigung nun

einmal die Vielseitigkeit und Versatilität der mensch-

lichen Natur fordert. ^Und dann: auch wenn es uns

vorübergehend gelingt, das Interesse des Sehens,



3t§ Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

des Sichtbar-Vorstellens zur ausschliesslichen Herr-

schaft in uns zu bringen, die sichtbare Erscheinung

der Dinge gleichsam loszulösen von allem, was die

Dinge sonst sind und bedeuten
, sie als etwas uns

zum Bewusstsein zu bringen, dem ein selbständiges

Dasein zukäme, so gelangen wir dadurch, wie schon

oben bemerkt, nur in einen traumhaften Zustand;

dadurch, dass sich uns gleichsam die ganze Sub-

stanz des realen Daseins auf den flüchtigen Stoff

der Wahrnehmungen und Vorstellungen eines ein-

zelnen Sinnes reduziert, verlieren wir den Boden der

realen Welt unter den Füssen ; dadurch , dass wir

selbst an einer Wirklichkeitsgestaltung mit keinem

grösseren Teil unseres Organismus beteiligt sind,

als erforderlich ist, um jene Wahrnehmungen und

Vorstellungen entstehen zu lassen, kommen wir uns

in unserem eigenen Dasein herabgesetzt und gleich-

sam darauf beschränkt vor, der Schauplatz zu sein,

auf dem gespensterhafte Bilder sichtbarer Dinge

entstehen und vergehen , in bunter wechselvoller

Menge ihr phantastisch-willkürliches Spiel treiben.

Die Thatsache , dass der Künstler zu einer

mechanischen Thätigkeit greift, sich der mühevollen

Bearbeitung eines Stoffes unterzieht, um ein Sicht-

bares herzustellen , lässt sich nur erklären , wenn

man eben bedenkt, wie unselbständig und befangen

die Sichtbarkeit der Natur bleibt, solange sie sich

nur in Wahrnehmungen oder in einem inneren Vor-

stellungsverlauf darstellt. Zunächst kann sich nur

in der Thätigkeit das Interesse an der Sichtbarkeit

eines Dinges so isolieren, dass die Vorstellung eines



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 319

Gegenstandes , an dem die Sichtbarkeit erscheint,

gänzlich schwindet und diese letztere zu einer

selbständigen Form des Seins wird. Der Künstler

wird an sich die Erfahrung machen. Je mehr und

mehr er sich nicht mehr bloss mit dem Auge oder

mit der Einbildungskraft, sondern mit seiner ganzen

Person, mit der Empfindungsfähigkeit seines ganzen

Körpers , mit der Thätigkeit seiner Hände in den

Vorgang verstrickt fühlt, der mit der Wahrnehmung
des Gesichtssinnes beginnt und mit der äusserlich

sichtbaren Darstellung endet, desto mehr scheidet

er aus allen den Beziehungen zu den Dingen aus,

die vorher Macht über ihn hatten. Erst dadurch,

dass er nicht mehr bloss als wahrnehmendes, vor-

stellendes, sondern als thätiges, äusserlich thätiges

Wesen an der Sichtbarkeit der Dinge beteiligt ist,

wird ihm diese voll gegenwärtig , und je mehr sie

ihn mit ihrer lebendigen Gegenwart erfüllt , desto

mehr wird alles von ihm hinwegtreten, was sich

sonst bei der Betrachtung der Dinge in den Vorder-

grund seines Bewusstseins drängte und die Sichtbar-

keit verdunkelte. Nur in seiner Thätigkeit wird der

Künstler das Bewusstsein gewinnen, dass ihm eine

Seite der Welt anvertraut ist , damit er sie zum
selbständigen und gestalteten Dasein bringe. Und
ferner wird es auch nur vermittelst der künstle-

rischen Thätigkeit gelingen
,
jener Flucht der Vor-

stellungen , der wir anheimgegeben sind , solange

wir uns nur sehend oder Sehbares in unserem

Inneren reproduzierend verhalten , Einhalt zu ge-

bieten und uns der einzelnen Erscheinung in einem



320 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

klaren und bestimmten Erzeugnis zu bemächtigen.

Es kann wie ein Verzicht , wie eine Beschränkung

erscheinen, wenn wir den Künstler mit einem Ein-

zelnen, Begrenzten beschäftigt sehen, wo wir nur

die Augen aufzuschlagen, nur unseren Vorstellungen

den Lauf zu lassen brauchen, um mühelos ein un-

geheures Reich der Sichtbarkeit zu gewinnen. Aber

wenn wir es uns nahe bringen können, dass die

Sichtbarkeit der Dinge , solange sie nichts weiter

ist , als äussere Wahrnehmung oder Vorstellung

unseres inneren Sinnes
,
jedem Eingehen in eine

selbständige Gestaltung, in der sie uns angehören

könnte , widerstrebt , dass sie die Thätigkeit des

Künstlers fordert , um sich aus der Verworrenheit

und Flüchtigkeit ihres Daseins herauszuarbeiten, dass

diese Thätigkeit nur im einzelnen möglich ist, so

werden wir in jener anscheinenden Beschränkung

vielmehr eine Befreiung erkennen. Was die Sicht-

barkeit der Dinge nicht sein kann, solange sie noch

der Natur anhaftet , solange sie nur an etwas er-

scheint , was sich uns gerade dadurch als Natur

zeigt, dass es ein Gegenstand der mannigfaltigsten

sinnlichen Wahrnehmung ist, solange sie verflochten

bleibt in das Gewirre der unaufhörlich wechselnden

sinnlich-geistigen Vorgänge, in denen sich uns das

Vorhandene darstellt, das wird sie durch die Thätig-

keit des Künstlers. Nur in dieser Thätigkeit ringt

sich das, was an einem sichtbaren Dinge dessen

Sichtbarkeit ist, von dem Dinge los und tritt nun

als freies selbständiges Gebilde auf. Damit dies

aber möglich sei, bedarf es eines Stoffes, der selbst



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 321

wiederum sichtbar ist, und durch dessen Bearbeitung

es möglich wird, jene Sichtbarkeitsgebilde thatsäch-

lich herzustellen.

Wenn wir den Künstler einesteils mit der Natur,

anderenteils mit einem Material beschäftigt sehen, um
ein Drittes hervorzubringen, was weder Natur im

gewöhnlichen Sinne, noch blosses Material ist, so

ist der Sinn seines Thuns ein doppelter. Auf der

einen Seite wird die Natur insofern ihres Wesens

entkleidet , als in dem entstehenden Dritten von

alledem, was wir an der Natur wahrnehmen und

was uns dieselbe zur Natur macht, nichts anderes

mehr vorhanden ist, als das, was dem Auffassungs-

gebiete des Gesichtssinnes angehört; auf der anderen

Seite wird das Material dadurch zu einem geläufigen

Ausdrucksmittel der Sichtbarkeit gemacht, dass in

seiner Verwendung und Bearbeitung alle seine stoff-

lichen Eigenschaften nur insoweit Berücksichtigung

finden, als sich an ihnen die Veränderung, Ge-

staltung, allmähliche Entwickelung eines Gesichts-

bildes vollziehen lässt. Die Natur erfährt in diesem

Vorgange eine Umwandlung , insofern mehr und

mehr alles aus ihr verschwindet, was in ihrer gegen-

ständlichen Erscheinung auf einem Zusammentreffen

wechselnder und in beständiger Veränderung be-

findlicher Eindrücke verschiedenster Art beruht; der

Stoff wird gleichsam zur Verleugnung seiner selbst

gezwungen, insofern er nur dem Zwecke dienstbar

gemacht wird, ein so stoffloses Gebilde wie die dem
Gesichtssinn sich darstellende Gestalt der Dinge an

sich zum Ausdruck zu bringen. Das , was an der

Fiedler, Schriften über Kunst. 21



322 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Natur erreicht werden muss, um sie zum künstle-

rischen Bild zu machen , kann nur vermittelst der

Thätigkeit am Stoffe erreicht werden ; das, was am
Stoffe geschehen muss, um aus ihm ein Kunstwerk

zu machen, kann nur durch die Natur erreicht wer-

den, zu deren Ausdruck der Stoff fügsam gemacht

wird. Nur dadurch, dass in der künstlerischen Thätig-

keit beides einer von einem bestimmten Streben be-

herrschten formenden Behandlung unterliegt, kann

jene Welt der Kunst entstehen, in der sich die Sicht-

barkeit der Dinge in der Gestalt reiner Formgebilde

verwirklicht.

Und hier gelangen wir zu einem von der ge-

wöhnlichen Auffassung abweichenden Begriff der

künstlerischen Form. Wenn man von künstlerischer

Form spricht, so pflegt man davon auszugehen, dass

die sichtbare -Natur , die man als Grundlage aller

künstlerischen Thätigkeit betrachtet, ihrer sichtbaren

Form nach bestimmt sei, dass aber der Künstler

den Beruf habe, die natürlich gegebene Form nach

bestimmten Gesichtspunkten zu einer anderen , der

natürlichen mit selbständigem Recht gegenüber-

stehenden Form umzubilden. Offenbar kann man

in gewissem Sinne schon da, wo die Sichtbarkeit

noch auf die Vorgänge in den Organen der Wahr-

nehmung und Vorstellung beschränkt ist, von einer

sichtbaren Form reden; denn sonst könnte uns über-

haupt nichts als sichtbar erscheinen. Aber wir

haben gesehen, dass diese sichtbare Form befangen

ist in der Verworrenheit , die eben in jenen unent-

wickelten Gebieten des Bewusstseins herrscht , dass



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 323

sie unbestimmt ist , insofern das Bewusstsein , so-

lange es an blosse Wahrnehmungen und Vorstel-

lungen gebunden ist , über keinerlei Mittel verfügt,

durch welche jene Form zu bestimmen wäre. Der

künstlerische Vorgang stellt , wie es jeder geistige

Vorgang thut oder wenigstens thun sollte , einen

Fortschritt dar von der Verworrenheit zur Klarheit,

von der Unbestimmtheit des innerlichen Vorganges

zu der Bestimmtheit des äusseren Ausdrucks. Wenn
es nur durch die künstlerische Thätigkeit möglich

ist, die Form , in der uns die sichtbare Natur er-

scheint, aus der Verworrenheit zu reissen und zum
klaren Ausdruck zu gestalten, so folgt daraus, dass

die Form , die aus der künstlerischen Thätigkeit

hervorgehen soll, die künstlerische Form, nicht auf

einer Entfernung von der Natur beruhen darf, son-

dern auf möglichster Annäherung an die Natur be-

ruhen muss. Die Einsicht, dass dem menschlichen

Geist das reine und klare Gebiet der sichtbaren

Form der Dinge verschlossen bleibt, solange sich

seine Auffassung des Sichtbaren nur in unmittel-

baren oder reproduzierten und assoziierten Wahr-

nehmungen vollzieht, führt zu der anderen Einsicht,

dass es der künstlerischen Thätigkeit bedarf, um
der sichtbaren Form der Natur nur überhaupt nahe

kommen zu können. Nicht anders ist es ja auf

anderen Gebieten geistigen Erfassens und Erkennens.

Nur dem zum äusseren Ausdruck, zur Form ent-

wickelten geistigen Vorgang ist es gegeben , das

innerste W7esen der Natur zu ergreifen. Künst-

lerische Form und natürliche Form stehen sich also

21*



324 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

in keinem anderen Sinne gegenüber , als in dem,

dass erst in der künstlerischen Form die natürliche

Form erkannt zu werden vermag.

Als gesund und echt wird sich nun die künst-

lerische Thätigkeit nur dann erweisen , wenn sich

alle Handlungen, die der Künstler vornimmt, zurück-

führen lassen auf den einen Ursprung, die Wahr-

nehmung durch den Gesichtssinn, wenn der gesamte

künstlerische Vorgang nichts anderes ist , als ein

nicht mehr bloss durch die Augen , sondern durch

den ganzen handelnden Menschen vollzogenes Sehen.

Und es ist klar , dass die Gebilde , die sich so aus

dem thätig gewordenen Sehvorgang entwickeln , so

unendlich verschieden sie sich darstellen mögen,

bestimmten gleichmässigen Forderungen genügen

müssen, welche das Bewusstsein an die Sichtbarkeit

stellt. Es kann sich nicht darum handeln , der

künstlerischen Thätigkeit von vornherein Gesetze

vorzuschreiben, die von ihr befolgt werden müssten,

sofern sie den Anspruch erheben wolle , wirkliche

und nicht nur scheinbare Kunstwerke hervor-

zubringen. Aber wo immer die künstlerische Thä-

tigkeit sich treu bleibt, da wird sie nicht eher ruhen

können , als bis ihre Gebilde in eine Form einge-

gangen sind, die thatsächlich eine gesetzmässige ist.

Und da diese Gebilde nur um ihrer Sichtbarkeit

willen hervorgebracht werden , so kann sich auch

jene Gesetzmässigkeit nur in denjenigen ihrer Eigen-

schaften offenbaren, durch die sie sich dem Gesichts-

sinn darstellen. Alle Forderungen, die von anderen

Standpunkten aus, mögen dieselben sein, welche sie



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 325

wollen , an seine Thätigkeit gestellt werden , muss

der Künstler rücksichtslos zurückweisen , sofern sie

ihn in seinem eigensten Streben hemmen und beein-

trächtigen. Man mag es als eine Beschränkung auf-

fassen, wenn der Kunst nur jene eine Aufgabe zu-

gewiesen und sie eines Abfalls von sich selbst

beschuldigt wird , sofern sie sich Forderungen und

Gesetzen unterwirft, die im Interesse der Erfüllung

anderer Aufgaben formuliert werden ; wahrhaft be-

schränkt ist die künstlerische Thätigkeit doch nur

durch alle die ihrem Wesen fremden Ansprüche,

denen sie sich ausgesetzt sieht. Und was geschieht?

Die geringe , schwache künstlerische Anlage wird

verwirrt, geschädigt, vernichtet, oder sie macht sich

den herrschenden Irrtum über das Wesen der Kunst

zu Nutze , um die thatsächliche Schwäche durch

einen falschen Schein von Grösse zu verdecken ; das

kräftige , unmittelbare Talent hingegen wird jeden

Zwang durchbrechen und seine selbständigen Thaten

an die Stelle fremder Forderungen setzen.

Nur wenn wir uns von der Voreingenommen-

heit freimachen, als ob die Kunst der Erfüllung von

Aufgaben zu dienen habe, die anderen Gebieten des

Lebens entnommen sind, werden wir ihrem inneren

Leben zu folgen vermögen ; erst dann wird sie uns

aus allen Beschränkungen gleichsam in die Freiheit

der Natur entlassen scheinen. Nicht als ein not-

wendiges Glied in einem ihr fremden Zusammen-

hange vielfacher Lebenszwecke werden wir sie mehr

betrachten, sondern wie eine Erscheinung, die über-

all hervortreten muss, wo menschliche Zustände sich



326 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

entwickeln. Und für die Notwendigkeit dieses Auf-

tretens werden wir keinen anderen Grund bei-

bringen , als den , dass es immer Menschen geben

wird , die in der Wahrnehmung durch das Auge,

die ihnen mit einem Schlag die sichtbare Welt zu

enthüllen scheint , doch nur einen Hinweis , einen

Zugang erblicken, zu einem Reiche der Sichtbarkeit,

in welches nicht mehr das Auge , sondern nur die

Sichtbares gestaltende Thätigkeit vordringen kann.

Wir mögen unseren Blick wenden, wohin wir wollen,

auf die ursprünglichsten Zustände menschlich-gesell-

schaftlichen Daseins , in die dunkelsten Zeiten der

Geschichte , nach den entlegensten Kulturgebieten,

überall werden wir künstlerisches Bemühen erwachen

und erblühen sehen ; bald nur kümmerlich und be-

scheiden sich hervorwagend, bald gesund und kräftig

sich entfaltend , bald wuchernd und verwildernd.

Und wenn oft lange Zeit hindurch der unzuläng-

lichen Begabung nur die äusseren Gebiete jenes

Reiches des sichtbaren Seins zugänglich bleiben; so

staunen wir mit Recht, wenn wir bei einzelnen Völ-

kern und während eng begrenzter Zeiträume wahr-

nehmen , dass sich plötzlich jenes Reich vor der

ungewöhnlichen Kraft bis in seine innersten Räume
aufthut und uns einen herrlichen Reichtum voll-

endeter Gebilde offenbart.

Das unendlich verschiedene Mass an jeweilig

vorhandener künstlerischer Kraft ist es auch allein,

welches den Gang der Kunst bestimmt. Wohl
bilden sich unter all den Erzeugnissen, die bei aller

Verschiedenheit ihrer Erscheinung und ihres Ent-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 327

wickelungsgrades doch einem gleichartigen Bedürf-

nis und einer gleichartigen Begabung entspringen,

über zeitliche Abstände und räumliche Trennungen

hinweg mancherlei Abhängigkeitsverhältnisse. Durch

die thatsächlichen Anregungen, die das Spätere von

dem Früheren empfängt, verbunden mit dem Neuen,

was das Spätere vor dem Früheren voraus hat, wird

die Annahme begünstigt , dass die künstlerische

Leistungsfähigkeit der Menschen sich in einem

grossen Entwickelungsgange von dem Niederen zum
Höheren , von dem Unvollkommenen zum Voll-

kommneren bewege. Und doch ist die Macht, die

der geschichtliche Zusammenhang auf das künstle-

rische Thun ausübt , unendlich geringfügig im Ver-

gleich zu der Macht , die die Natur über dasselbe

ausübt, indem sie den Menschen mit mehr oder

weniger gestaltender Begabung ausstattet. Wir kön-

nen den Künstler auf die Höhe einer Jahrhunderte,

Jahrtausende langen Entwickelung stellen , er wird

dadurch nicht den geringsten Zuwachs an jener

Kraft erhalten, durch die allein irgend eine künst-

lerische Aufgabe gelöst werden kann. Mit dieser

Kraft steht der Künstler , welchem Volke , welcher

Zeit er angehören mag, der Natur doch immer

wieder unmittelbar gegenüber, und hat sich zu be-

thätigen , als ob er der erste und auch der letzte

wäre, der der Natur das Geheimnis ihrer sichtbaren

Erscheinung abverlangte.

• Und damit hängt es endlich auch zusammen,

dass die künstlerische Arbeit immer eine fragmen-

tarische bleiben muss. Sie stellt sich dar als ein



328 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

immer und überall sich wiederholender, zu den ver-

schiedensten Graden des Gelingens führender Ver-

such , in das Gebiet des sichtbaren Seins vorzu-

dringen und es in gestalteter Form dem Bewusstsein

anzueignen. Es kann aber nur zu Missverständ-

nissen führen, wenn man in ihr eine fortschreitende

Bewegung nach einem Ziele sucht , zu dessen Er-

reichung alle künstlerischen Leistungen nur als Vor-

stufen zu betrachten seien. Die Aufgabe der Kunst,

wenn man von einer solchen reden will , bleibt

immer dieselbe, im ganzen ungelöste und unlösbare,

und muss immer dieselbe bleiben , solange es

Menschen giebt.

Aus der Bedeutung, die der künstlerischen

Thätigkeit den obigen Ausführungen nach zukommt,

ergeben sich nun auch mancherlei Folgerungen für

die Art und Weise, in der ein jener Bedeutung ent-

sprechendes Verhältnis zu vorhandenen Kunstwerken

gewonnen werden kann. Wenn sich der künstle-

rische Vorgang so von allen übrigen Thätigkeiten

des Menschen ablösen könnte , dass er ganz aus-

schliesslich zum Ausdruck seiner selbst würde , so

könnte ein Verkennen oder ein Missverstehen des-

selben nicht stattfinden. Dem ist aber zweierlei

hinderlich. Einmal unterliegt die Kunstübung dem
Schicksal alles Menschlichen : neben ihrer reinen

Erscheinung tritt sie in allerhand Trübungen und

Verfälschungen auf. Es ist so leicht, sich ihr

äusseres Gebaren anzueignen ; ist aber das künst-

lerische Thun nicht beherrscht und durchdrungen

von jenem ausschliesslichen Streben nach thätig-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 329

gestaltender Entwickelung der Gesichtsvorstellungen,

so ist es eben nur ein scheinbares , äusserliches,

und wird den allerverschiedensten Liebhabereien,

Interessen , Absichten dienstbar. Und dann , selbst

wo die künstlerische Leistung rein und unverfälscht

auftritt, da bleibt es doch immer unmöglich, zu ver-

hindern, dass sie den Menschen um anderer Inter-

essen willen wichtig erscheine, als um des einzigen,

welches für ihre Hervorbringung massgebend war.

Denn das , was der Künstler thut , vollzieht sich

nicht ausserhalb der Wirklichkeit , sondern als eine

Modifikation dieser Wirklichkeit. Der Künstler sucht

dieser Wirklichkeit denjenigen Ausdruck zu geben,

der seinem Streben nach Klarheit und Verständnis

entspricht; aber wer dem Sinn dieses Ausdrucks

kein Verständnis entgegenbringt, der wird an dem
wesentlichen Inhalt des Kunstwerkes teilnahmlos

vorübergehen und in ihm nur das wiederfinden, was

ihn auch sonst an der Wirklichkeit Anteil nehmen

lässt. Und überdies ist es ja nur natürlich , dass

jedem die Kunst um derjenigen Eigenschaften

willen vorhanden zu sein scheint, die seiner Em-
pfänglichkeit , seinem Verständnis zugänglich sind.

Denn es ist leichter, eine Leistung an dem eigenen

geistigen Zustand zu messen , als sich dem Zu-

stande , in dem man zu verweilen gewohnt war,

entreissen und in Gebiete emporführen zu lassen,

zu denen man aus eigener Kraft nicht gelangen

konnte.

Es ist hier nicht der Ort , im einzelnen auszu-

führen , wie infolge dieser Umstände auf dem Ge-



330 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

biete des Kunstverständnisses die ausserordentlichste

Verwirrung entstanden ist. Im allgemeinen ist es

einesteils das Empfindungsleben , anderenteils die

denkende und auf ein Wissen abzielende Thätigkeit

des Geistes, zu denen man vorhandene Kunstwerke

in Beziehung setzt, um sie sich anzueignen. Wenn
in den breiten Bildungsschichten diese Versuche,

künstlerische Leistungen sich nahe zu bringen , in

anspruchsloser Vermischung erscheinen , so treten

sie in den Kreisen derer, die, über so naive Stand-

punkte erhaben , bis in das innerste Geheimnis der

Kunst vorgedrungen zu sein glauben
,

getrennt auf

und kleiden sich in das vornehme Gewand philo-

sophischer Prinzipien und wissenschaftlicher Metho-

den. Im Grunde aber kommt man auch hier über

ein teils sentimentales, teils gelehrtes Verhältnis zur

Kunst nicht hinaus. Je grösser aber die Macht ist,

die thatsächlich durch diese scheinbaren Arten des

Kunstverständnisses über den geistigen Zustand der

Menschen ausgeübt wird, desto entschiedener muss

man auf den Irrtum hinweisen, der in der Meinung

liegt, das, was auf künstlerischem Wege entstanden

sei, könne in anderer als künstlerischer Weise be-

griffen werden. In dem Umstände, dass der Künstler

seine Aufgabe nicht erfüllen kann , ohne Werke
hervorzubringen , die , wie alles Vorhandene , zu

Empfindungswerten und zu Gegenständen des Inter-

esses für den denkenden Geist werden können, liegt

keinerlei Grund dafür, dass man diese Werke ihrem

Wesen nach verstanden habe, wenn man ihnen nach

diesen Seiten hin gerecht geworden sei. Wohl aber



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 331

liegt in dem Umstände, dass der Künstler in seiner

Leistung ein ganz anderes Interesse an der Welt

bethätigt, als das des Empfindens und des Denkens,

ein sehr entscheidender Grund dafür, dass es weder

dem Empfinden noch dem Denken jemals gelingen

kann , den künstlerischen Schatz zu heben , der in

dem Kunstwerk verborgen ist. Ja derjenige , der

den Kunstwerken gegenüber sich von dem Interesse

des Empfindens und Denkens nicht frei zu machen

versteht, der ist noch nicht einmal an den Punkt

gelangt , von dem der Künstler seinen Ausgang

nimmt, und er kann keinen Zugang zu der eigent-

lichen Welt gewinnen , von der das künstlerische

Bewusstsein erfüllt ist.

Wird aber der Kunst gegenüber alles verworfen,

was einem anderen Interesse als dem des Sehens

entspringt , so scheint thatsächlich kein anderes

Organ des Kunstverständnisses übrig zu bleiben,

als das sehende Auge. Und es fehlt ja auch nicht

an solchen, die immer und immer wieder darauf

zurückkommen , man dürfe in der Kunst nichts

anderes suchen, als was die Natur dem Auge offen-

bare. Sie haben das Verdienst, die Schatten zu

zerstreuen, durch die alle jene sentimentalen, ge-

lehrten
,

philosophischen Bemühungen das reine

Bild der Kunst verdunkeln. Während aber die

sichtbare Natur ihr Dasein dem sehenden Auge

verdankt, verdankt die Kunst ihr Dasein eben nicht

mehr nur dem Auge, und darum ist es auch mit

dem blossen Sehen der Kunst gegenüber nicht ge-

than. Wenn jenen zufolge alles Urteil über Kunst-



332 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

werke, alles Verständnis derselben auf einem Ver-

gleich zwischen dem beruht, was man in dem Kunst-

werke, und dem, was man in der Natur sieht, und

wenn dem Kunstwerk ein um so höherer Rang an-

gewiesen wird
,

je grösser seine Übereinstimmung

mit dem Naturbilde ist ; so steht dem entgegen,

dass der Künstler, indem er sich sehend der Natur

entgegenstellt, nur am Anfang einer Thätigkeit steht,

aus der etwas hervorgeht, was das Auge, solange

es auf sich selbst angewiesen bleibt, an der Natur

nicht leisten kann , und dass daher ein Vergleich

zwischen Natur und Kunst immer weniger möglich

ist, je weiter der künstlerische Prozess fortschreitet

und sich entwickelt.

Nur dadurch, dass man den Thätigkeitsvorgang

erlebt, in dem sich Natur zum Kunstgebilde ge-

staltet, vermag man dem Künstler auf sein eigenes

Gebiet zu folgen, ihn in seiner eigenen Sprache zu

verstehen. Was nützt alles Sehen, wenn man sich

nicht, unbefriedigt von allem Sehen, ergriffen fühlt

von jenem Drange , das Sehen zur Thätigkeit zu

entwickeln und in immer sich steigerndem Aus-

druck Natur als ein Sichtbares sich anzueignen?

Dann aber ist es doch der Künstler allein, der den

Künstler begreifen kann; dann sprechen die Künstler

eine Sprache , die niemand verstehen kann ausser

ihnen , weil nur sie die Fähigkeit besitzen , sie zu

sprechen ! Dann ist die Kunst, an der mehr als an

etwas anderem alle Menschen ihr Recht geltend

machen, eine Geheimschrift, zu der nur wenige den

Schlüssel haben , während die anderen sich mehr



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 333

oder weniger kindlich an ihr vergnügen, ohne den

wahren Sinn zu ahnen, der in ihr verborgen liegt

!

Und freilich muss man von vornherein darauf ver-

zichten , dass Kunst etwas Allgemeinverständliches

sein könne. Dieses Gebiet menschlicher Leistungen,

welches so offen vor aller Blicken zu liegen scheint,

ist thatsächlich einem grossen Teil der Menschen

vollständig verschlossen. Denn wo sich in der

Zusammensetzung der individuellen Natur das Be-

dürfnis nicht vorfindet, das Wirklichkeitsbewusstsein,

sofern es auf den Wahrnehmungen des Gesichts-

sinnes beruht , zu höheren Formen zu entwickeln,

da fehlt jede Möglichkeit, der künstlerischen Thätig-

keit auf ihren Wegen zu folgen. Und wo die Natur

versagt, da kann kein Bemühen, keine Belehrung

helfen. Ja wo es zu einem Gegenstand der Be-

mühung, der Belehrung gemacht wird, den Einzelnen

in eine Beziehung zur Kunst zu setzen , während

die natürliche Bedingung zur Entstehung eines

solchen Verhältnisses nicht gegeben ist , da ge-

winnen begreiflicherweise alle die Versuche Spiel-

raum , der Kunst von Standpunkten aus gerecht

zu werden , um die es dem Künstler gar nicht zu

thun ist.

Ist aber jedes Verständnis der künstlerischen

Thätigkeit von vornherein vielen verschlossen, so ist

das höchste erschöpfende Verständnis eines Kunst-

werkes dem vorbehalten, der das Kunstwerk hervor-

bringt. Der Künstler so gut wie jeder, in dem sich

das geistige Leben nach einer bestimmten Richtung

hin über das gewöhnliche Mass entwickelt zeigt, eilt



334 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

den anderen voraus und wird somit immer nur allein

da anlangen können , bis wohin es ihm überhaupt

zu kommen vergönnt ist. Welcher Künstler, auch

wenn er Teilnahme, Beifall, Bewunderung findet, hat

das Bewusstsein, ganz verstanden zu werden? Bleibt

nicht das, was er da erreicht hat, wo seine Fähig-

keiten sich zur höchsten Thätigkeit entwickelten,

sein ausschliessliches Geheimnis ? Fühlt er nicht,

dass er da , alle anderen Menschen gleichsam im

Dunkel hinter sich lassend, zu einer Höhe künstle-

rischer Erkenntnis emporgestiegen ist, deren eben

nur er in seiner Thätigkeit teilhaftig werden kann ?

Alles Verständnis, was ihm zu teil wird, kann immer

nur darauf beruhen, dass andere sich einigermassen

in die besondere Entwickelung seines Bewusstseins

einzuleben vermögen, die sich in seiner Thätigkeit

vollzieht. Es wird immer nur ein annäherndes

bleiben, weil jener Entwickelungsprozess selbst sich

eben nur durch das eine Individuum bis zu der er-

reichten Höhe vollziehen konnte.

Sind es nun die Künstler, die vor allen anderen

dieses annähernden Verständnisses für die künstle-

rischen Leistungen anderer fähig sind, weil sie

wenigstens aus eigenem Erlebnis den bildnerischen

Vorgang kennen , in dem das Streben nach Ent-

wickelung des Bewusstseins von einer sichtbaren

Welt Befriedigung sucht, so ist doch jene natürliche

Anlage , die in ihrer Steigerung sich als künstle-

rische Thätigkeit darstellt, schon in geringerem Grade

bei vielen vorhanden, und diese sind es, die in sich

selbst den natürlichen und unmittelbaren Zugang zu



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 335

der Welt der Kunst finden. Was bei dem Künstler

als entwickelte Fähigkeit auftritt, das zeigt sich hier

als ein Bedürfnis, dem doch aus eigener Kraft nicht

genügt werden kann. Während so viele gar nicht

ahnen, dass es auf dem Gebiete des Gesichtssinnes

mehr giebt, als das blosse Sehen und gesehenes

Vorstellen zu bestimmten, dem Gebiete des Gesichts-

sinnes nicht mehr angehörigen Zwecken, gewinnt hier

die blosse Thatsache, dass das Bewusstsein eines

sichtbaren Seins gegeben ist, einen besonderen

selbständigen Wert. Mit dem vorherrschenden

Interesse , welches der Sichtbarkeit als solcher ge-

widmet wird , verbindet sich die Einsicht in den

unentwickelten , verworrenen Zustand , der dieser

Sichtbarkeit anhaftet, verbindet sich das Bedürfnis,

die Wahrnehmungen des Auges für das Auge in

einer Gestaltung sich verwirklichen zu sehen. Nur

wer von Natur so geartet ist, vermag das innerlich

mit zu erleben, um was der Künstler unablässig

bemüht ist. Er wird sich den Werken der Kunst

gegenüber nicht mehr bloss sehend verhalten , in

dem Sinne, wie man sich sichtbaren Dingen gegen-

über überhaupt sehend verhält, vielmehr wird er

sich ergriffen fühlen von der Vorstellung der Thätig-

keit, aus der jene Werke hervorgegangen sind. In-

dem er sich diese Thätigkeit zu vergegenwärtigen,

ihr zu folgen sucht, wird er unwillkürlich hinweg-

geführt aus allen den Gebieten des Fühlens und

Denkens, in denen er sonst der Wirklichkeit gegen-

über verharrt, mehr und mehr löst sich die Ver-

wirrung, in der für sein Bewusstsein die Sichtbarkeit



336 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

der Dinge verstrickt war ; er sieht sich thatsächlich

in die reine Welt der Kunst erhoben , in der sich

die Erscheinungen der Dinge seinem verstehenden

Auge zur Bestimmtheit, zur Ordnung, zur Gesetz-

mässigkeit gezwungen darbieten. Hier, aber auch

nur hier , wird die Kunst zur Offenbarung ; sie

zeigt das wirklich gethan , wohin das Bedürfnis

des Geistes drängt, in ihr findet eine immer leben-

dige Frage , die von dem Gesichtssinn an die

sichtbare Welt gestellt wird , immer erneute Beant-

wortung.

Auf Grund einer solchen Beziehung zur Kunst

wird es möglich, auf dem weiten Gebiete der Pro-

duktion, auf dem, wie auf allen Gebieten mensch-

lichen Strebens , neben der Stärke die Schwäche,

neben dem Gelingen die Verirrung, neben dem
Ernst der Trug liegt, diejenige Orientierung zu ge-

winnen, die dem Wesen der Kunst entspricht. Unter

welchem noch so fremdartigen Gewand, in welchen

noch so seltsamen Verbindungen irgend ein echtes

Zeugnis künstlerischen Strebens den verwandten

Geist trifft, da erfolgt ein unmittelbares Erkennen.

Alle die tausendfältigen Verschiedenheiten, die Zeit

und Ort der Entstehung , Zugehörigkeit zu den

mannigfaltigsten Stoffgebieten mit sich bringen, ver-

sinken, und wir fühlen uns dem, was uns aus zeit-

licher und räumlicher Ferne zukommt, nicht fremder,

als dem, was wir neben uns entstehen sehen. Durch

alle zeitlichen und räumlichen Bedingungen hindurch

sehen wir den Künstler im Grunde doch immer der

Natur unmittelbar gegenüberstehen , und wie wir



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 337

die Natur als ein beständig Gegenwärtiges auf-

zufassen gewohnt sind, so blicken wir in das ganze

Reich der Kunst mit keinem anderen Interesse, als

dass sich uns in ihm in unvergänglicher Gegenwart

ein entwickeltes und erhöhtes Bewusstsein der sicht-

baren Welt offenbart.

Nur so auch kann bei dem Einzelnen von einer

künstlerischen Kultur die Rede sein. Denn diese

besteht nicht darin, dass wir uns gewöhnen, unter

den Dingen, mit denen wir unser Dasein ausstatten,

dem äusserlichen Schein der Kunst einen hinreichen-

den Platz einzuräumen ; sie besteht vielmehr darin,

dass wir an der künstlerischen Produktion den

dunklen und verworrenen Drang der eigenen Natur

zum klaren Schauen entwickeln und uns in das

besondere Weltbewusstsein hineinleben, welches in

den Werken der Künstler zum Dasein gelangt.

Haben wir einmal das eigene künstlerische Be-

dürfnis an der Betrachtung vergangener , an dem
Miterleben gegenwärtiger Kunstthätigkeit entzündet,

so fühlen wir unser geistiges Leben von dem Zuge

einer neuen Entwickelung ergriffen. Wir stellen

uns mit dem Künstler der Natur unmittelbar gegen-

über und lassen uns leiten von der Kraft, die den

sichtbaren Stoff der Erscheinungen , der auch vor

unserem Bewusstsein sich darstellt, zu zusammen-

hängenden und im höchsten Grade wahrhaftigen

Bestandteilen des sichtbar Seienden verarbeitet; und

wenn wir von dem Streben, uns immer mehr und

mehr in den Reichtum und die Mannigfaltigkeit der

Kunst hineinzuleben, eine Erhebung erwarten, so

Fiedler, Schriften über Kunst. 22



338 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

kann es keine andere sein, als die Erhebung

aus dem Zustande geistiger Unsicherheit und Ver-

worrenheit zu der Höhe geistiger Klarheit und

Beherrschung des Seienden , die das Ziel jedes

ernsthaften Strebens sein muss.



VII.

Es erübrigt, hier noch einige Bemerkungen an-

zufügen einesteils über das Verhältnis, in welchem

jene künstlerische Thätigkeit in dem oben ent-

wickelten Sinne des Wortes zu der thatsächlichen

Kunstübung steht, in der sich ja keineswegs immer

jener Sinn lebendig erweist, anderenteils über die

Bedeutung, welche die Kunst, sofern sie in jenem

Sinne verstanden wird, für die geistige Verfassung

des Menschen gewinnt. Indessen muss hier zu-

vörderst einem Missverständnis begegnet werden.

Auf Grund der obigen Ausführungen könnte

man sich zu dem Schluss berechtigt glauben, dass

jeder, sei es ausübenden, sei es betrachtenden Be-

schäftigung mit der Kunst , sofern ihr nicht jener

ausschliessliche Sinn innewohne, die Daseinsberechti-

gung bestritten werden müsse. Stellt man sich nun

vor , wie sich ein allenthalben erwachsendes , mit

jeder Generation sich erneuerndes Bedürfnis des

Bildens und Schaffens mit den verschiedensten

Zwecken verbindet, nach den verschiedensten Rich-

tungen sich auslebt; wie mannigfaltig und fruchtbar

auf der anderen Seite die Bedeutung ist, welche die

22*



340 Ursprang der künstlerischen Thätigkeit.

Beschäftigung mit der Kunst für die Menschen ge-

winnt, so wird man mit Recht denjenigen der Über-

hebung zeihen, der einer so reichen Welt des that-

sächlich Vorhandenen von einem einseitig for-

mulierten Standpunkt aus richtend und regulierend

gegenübertritt. Hier soll nun ausdrücklich betont

werden , dass ein so anmassliches Gebaren den

vorliegenden theoretischen Überlegungen ganz fern

liegt. Der alte erbitterte Kampf, den der Thätige

gegen Theorie und Kritik führt, erneuert sich ja

auch nur deshalb immer wieder, weil die Einsicht

der Versuchung nicht widerstehen kann , sich in

eine Macht verwandeln zu wollen , der sich Leben

und Thätigkeit zu unterwerfen habe. Die Einsicht

macht sich damit eines groben Irrtums schuldig.

Mag die Thätigkeit, die Leistung sein, welche sie

wolle, des Recht zum Dasein, und zwar so zu sein

wie sie ist, wohnt ihr aus Gründen inne, die gar

nicht vor das Forum theoretischer Überlegung ge-

hören. Nur im Schaffen wird das Schaffen eine

ebenbürtige Macht anerkennen, die zu besiegen oder

der zu unterliegen ihr bestimmt ist. Die Einsicht

hat es aber immer nur wieder mit Einsicht zu thun

und wird sich selbst untreu, wenn sie sich zu ver-

werten strebt, um praktische Herrschaft über etwas

zu gewinnen , um dessen Erkenntnis es ihr aus-

schliesslich zu thun sein kann. Wem es ernst ist

mit dem Begreifen der Erscheinungen des mensch-

lichen Lebens, der wird so wenig auf den Gedanken

kommen, Einfluss auf dieselben zu gewinnen, als es

demjenigen, der die Vorgänge der Natur zu erkennen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 341

strebt, in den Sinn kommen kann, den Lauf der

Natur ändern zu wollen. Auch liegen ja alle Er-

folge, die das Denken erringen kann, auf seinem

eigenen Gebiet ; die Bemühungen , die es macht,

um eine Herrschaft auszuüben , wo ihm keine

Machtbefugnis gegeben ist , bleiben im Grunde er-

folglos. Vergleicht man , welche Wege die Pro-

duktion geht, und welche Wege ihr von jeher alle

diejenigen vorzuschreiben unternommen haben, die

über der Produktion zu stehen meinen , weil sie

dieselbe zum Gegenstand ihres Nachdenkens machen,

so erscheint der thatsächliche Einfluss der Theorie

so ausserordentlich geringfügig, die Entwickelung

der Produktion so selbständig, zumeist den Vor-

schriften derer , die das Ziel aller künstlerischen

Thätigkeit im voraus zu kennen vorgeben, so zu-

widerlaufend, dass es zu verwundern ist, wie ein so

vergebliches Bemühen nicht ein für allemal auf-

gegeben worden ist. Hier also soll keineswegs der

Anspruch formuliert werden, dass die Welt besser

thäte , das bunte Kleid abzustreifen , mit dem eine

von so verschiedenartigen Tendenzen bewegte Kunst-

übung, eine von so verschiedenartigen Bedürfnissen

eingegebene Kunstbetrachtung sie schmückt. Wenn
versucht worden ist , inmitten des verwirrenden

Reichtums , zu dem das bildnerische Thun sich

beständig entfaltet, des eigentlichen Urphänomens

künstlerischer Thätigkeit habhaft zu werden, so kann

daraus keine andere Konsequenz gezogen werden,

als dass man zu der zweiten Einsicht fortschreitet,

inwieweit alles das, was sich in das äussere Gewand



342 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

der Kunst kleidet, sich auf jenen reinen Ursprung

des künstlerischen Strebens zurückführen lässt, in-

wieweit es hingegen in ausserkünstlerischen Be-

strebungen sein zweideutiges Herkommen hat. Und
andererseits kann es in betreff der vielseitigen Be-

ziehungen , die sich zwischen den künstlerischen

Leistungen und den betrachtenden Menschen her-

stellen
,

nicht der Sinn der vorausgehenden Er-

örterungen sein, dass es überhaupt nur eine einzige

Beziehung zur Kunst geben dürfe ; wohl aber wird

sich an die Einsicht, auf welche Weise allein dem
Kunstwerk sein eigenster Inhalt abgewonnen werden

könne , die Überlegung anschliessen , welche Be-

deutung dann der Entstehung und dem Vorhanden-

sein von Kunstwerken für den Menschen beizu-

legen sei.

Wie auch immer die Aufgabe formuliert wer-

den mag, die der Künstler zu erfüllen habe, so ist

es doch eine Vereinigung von Anschaulichem und

Nichtanschaulichem in einem gemeinsamen Aus-

druck, die von ihm gefordert zu werden pflegt. So

gross die Gegensätze sein mögen, durch welche die

Ansichten über Kunst von den Höhen philosophischer

Überlegung bis hinab in die breiten Schichten naiven

Genusses getrennt sind, immer ist es ein Zweierlei,

dessen Vereinigung durch den Künstler im Kunst-

werk vorausgesetzt wird. Mag es mehr die denkende

oder mehr die fühlende Natur des Menschen sein,

in der der Ursprung für den wesentlichen Inhalt

künstlerischen Schaffens gesucht wird, immer bleibt

dem Künstler der unmittelbare Ausdruck versagt,



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 343

und er sieht sich darauf angewiesen, das, was als

der eigentlich bedeutungsvolle Inhalt seines Thuns

ausgegeben wird, mittelbar an etwas zum Ausdruck

zu bringen, was sich zunächst weder der denken-

den, noch der fühlenden Natur des Menschen, son-

dern nur seinem Sehvermögen darstellt. Infolge-

dessen sieht man davon ab, dass der Künstler im

eigentlichen Sinne des Wortes doch nichts anderes

zum anschaulichen Ausdruck bringen kann als eben

Anschauliches , und schreibt ihm gleichsam eine

Sprache, ein Ausdrucksmittel zu, dem das eigen-

tümliche Vermögen zustehe, Nichtanschauliches und

Anschauliches in einem einheitlichen, untrennbaren

Gebilde zu vereinigen. Es soll hier nicht von der

Täuschung die Rede sein, die der Annahme einer

solchen Möglichkeit zu gründe liegt; die Folge

dieser Auffassung, in so vielen Modifikationen sie

sich auch darstellen mag, ist aber immer, dass als

die Aufgabe der Kunst die Verschmelzung von

Sichtbarem und Nichtsichtbarem angesehen wird,

und dass man den Wert der künstlerischen Leistung

abhängig macht von dem Grade, in dem es gelungen

sei, Form und Inhalt in eine neue Einheit zu ver-

wandeln, die dann weder nur Form, noch nur Inhalt

sein soll.

Überlegen wir , was wir im Vorhergehenden

versucht haben , als innersten Sinn künstlerischer

Thätigkeit darzustellen, so leuchtet ein, dass wir zu

einem ganz entgegengesetzten Ergebnis kommen
müssen. Das Streben des Künstlers geht nicht auf

einen Ausdruck, in dem verschiedenartige Interessen



344 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

des Empfindens und Denkens sich zu einer Einheit

verbinden; diese Einheit besteht in Wahrheit nicht;

es kann dann nur von einem Produkt die Rede

sein , von welchem , nicht anders als von einem

Naturprodukt, die mannigfaltigsten Anregungen aus-

gehen. Gerade aus dieser Konkurrenz der Inter-

essen , der der Mensch in der Regel unterworfen

bleibt, sahen wir den Künstler sich retten. Freilich

müssen wir auch im höchsten Kunstwerk einen Em-
pfindungsgehalt und einen dem anschaulich Gebotenen

zu entnehmenden nicht anschaulichen Inhalt that-

sächlich anerkennen ; aber wir deuten diese höchsten

Leistungen künstlerischer Kraft nicht so, dass es in

ihnen am vollendetsten gelungen sei, in bildnerischen

Hervorbringungen, die zunächst nur dem Auge ge-

leistet erscheinen, Anregungen für die Empfindung

zu geben, im anschaulichen Ausdruck einen mannig-

faltigen Inhalt zu vergegenwärtigen, der den ver-

schiedensten Gebieten des Bewusstseins angehört,

kurz in dem dem Auge sich darstellenden Gebilde

möglichst vielen dem ganzen Bereich des Empfindens

und Denkens angehörigen Forderungen Genüge zu

thun. Im Gegenteil vermögen wir die erreichte

künstlerische Höhe nur darin zu finden , dass das

Interesse an der Entwickelung der im bildnerischen

Prozess sich realisierenden reinen Gesichtsvorstellung

das Interesse an einer Ausgestaltung des bild-

nerischen Erzeugnisses nach anderen Gesichts-

punkten überwachsen hat. Nur dadurch kann der

Künstler von der Unverfälschtheit und Stärke seiner

Begabung Zeugnis ablegen, dass er die Rücksichten



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 345

auf allerlei Gehalt und Inhalt , die seine bildende

Thätigkeit beeinflussen könnten, zurückdrängt und

sich ganz allein von dem Streben nach Entwicklung

des Gesichtsbildes bestimmen lässt. Und wenn man
sonst im Kunstwerk dem, was sich ausschliesslich

dem Gesichtssinne darbietet , eine untergeordnete

Rolle zuzuteilen pflegt im Verhältnis zu dem Em-
pfindungs- und Gedankengehalt, als dessen Träger

das sichtbare Gebilde betrachtet wird, so müssen

wir dieses Verhältnis umkehren und alle Wichtig-

keit, die einem Kunstwerk als solchem zugeschrieben

werden kann, in seine Sichtbarkeit verlegen.

Die vorurteilsfreie Betrachtung derjenigen Werke,

in denen die glänzendsten Bethätigungen künstle-

rischer Begabung vorliegen, kann dies nur bestätigen.

Freilich werden dieselben Kunstwerke von jeder

Theorie, die über die Aufgaben der Kunst formuliert

wird, als Beweismaterial beansprucht und benutzt

;

dies ist aber nur dadurch möglich, dass man nicht

darnach fragt, welches Interesse für den Künstler

massgebend war, als er sein Werk gerade so bildete,

wie es thatsächlich vorliegt, sondern den Wert des

Werkes aus demjenigen Interesse ableitet, mit dem
man selbst demselben entgegentritt. Dem unbe-

fangenen Blick kann es gar nicht verborgen bleiben,

dass gerade die höchsten künstlerischen Leistungen

sich dadurch kennzeichnen, dass bei ihrer Hervor-

bringung das Streben, in der bildenden Entwicke-

lung der Gesichtsvorstellung immer weiter vorzu-

dringen, jegliche Rücksicht auf Werte anderer Art

weit hinter sich gelassen hat. Wo wir den Künstler



346 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

von der Leidenschaft ergriffen sehen, die der Natur

von dem Auge unmittelbar entnommene Gestalt

bildend zu immer gegenwärtigerem Vorhandensein

zu bringen, da nehmen wir zugleich wahr, dass für

ihn dasjenige allen Wert verliert, was an dem Kunst-

werk nur mittelbar und nicht durch dasselbe un-

mittelbar sichtbar zum Ausdruck kommen kann.

Sind wir einmal zu der Erkenntnis gelangt,

dass das Massgebende für die sichtbaren Werke
bildender Thätigkeit nicht in einem Zusammentreffen

von empfindbaren und denkbaren, aber nicht sicht-

baren Werten, sondern ausschliesslich in dem sicht-

bar Erreichten liegt, so kann unser Urteil über künst-

lerische Leistungen nicht mehr dadurch getrübt wer-

den, dass es bald durch diesen, bald durch jenen

Wert bestimmt wird , den unser Empfinden und

unser Denken in ihnen wahrnimmt. Die ungeheure

Welt der Kunst liegt klar vor unseren Augen. Was
wir unmittelbar durch den Gesichtssinn auf diesem

reichen , in unendlicher Mannigfaltigkeit der Ge-

staltungen sich darstellenden Gebiete wahrnehmen,

das, wissen wir, ist die ganz eigene Arbeit der be-

sonderen künstlerischen Anlage, die dem Menschen

innewohnt; was wir nur mittelbar als der Empfin-

dung oder der Reflexion zu gute kommend aus

dieser Welt von Gebilden uns aneignen, das, wissen

wir, sind Nebenwerte, die zwar durch die künstle-

rische Arbeit mit ins Leben gerufen werden, ohne

jedoch als bestimmende Mächte da angesehen wer-

den zu können, wo die bildnerische Arbeit unver-

fälscht auftritt. Und nun gewinnen wir all dem



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 347

gegenüber , was unter dem grossen Namen der

Kunst zusammengefasst wird , einen eigentümlich

bestimmten Standpunkt. Es ist ein reiches, mannig-

faltiges Bild, glänzend und von vielfacher Bedeut-

samkeit, welches an uns vorüberzieht, wenn wir uns

in den Schatz der Denkmäler vertiefen. Was wir

darin zu erkennen vermögen, wird aber nicht das

Bild einer Entwickelung sein, in der sich das Einzelne

in einem grossen, einheitlichen Zusammenhange dar-

stellt; vielmehr ist es das Schicksal, dem eine ein-

fache und klare Thätigkeit der menschlichen Natur

in den Verwirrungen des Lebens thatsächlich ver-

fällt, worüber uns die unbefangene Betrachtung der

dem Auge sich darbietenden Leistungen belehrt.

Gleichgültig wird uns jene Geschichte der Kunst

werden, die alles in sich aufnimmt, was sich in das

äussere Gewand der Kunst kleidet, und für die alles

bedeutend ist, was von irgend einem Standpunkt

aus von den vorhandenen Kunstwerken ausgesagt

werden kann ; nichts anderes wird sich uns in der

Betrachtung jenes weiten Schaffensgebietes enthüllen,

als die nie ruhende Bethätigung der besonderen Be-

ziehung, in die der Mensch durch die künstlerische

Begabung zur sichtbaren Welt gesetzt wird.

Sondert sich so vor unserem Auge aus der

bunten verwirrenden Menge künstlerischen Thuns,

von der sich das Leben jeder Zeit, jedes Volkes

begleitet zeigt, der echte künstlerische Gehalt, der

jenem Thun innewohnt, so müssen wir uns zunächst

eingestehen, dass sich oft genug unter einem an-

spruchsvollen und glänzenden Schein künstlerischen



348 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Hervorbringens ein recht kümmerlicher Gehalt ver-

birgt. Freilich ist in jeder Kunstübung, auch wenn

sie noch so stümperhaft, noch so willkürlich nach

entlegenen Zielen abgelenkt erscheint, eine Äusserung

ursprünglichen künstlerischen Könnens und Wollens

verborgen, und andererseits sehen wir in Zeiten all-

gemeiner Verirrung auch grosse und selbständige

Begabungen auftreten ; in ihnen scheint die Kunst

gleichsam wieder zu sich selbst gekommen zu sein;

aber sie führen ein vereinzeltes und oft verborgenes

Dasein ; die Entwickelung wird ihnen verkümmert

durch das anspruchsvolle Auftreten einer Kunst-

übung, die ihre eigene Schwäche durch falschen

Glanz zu verdecken sucht. Ab und zu aber im

Leben der Völker erfährt jene besondere Fähigkeit

eine erstaunliche Steigerung; ein Interesse, welches

sonst nur eine untergeordnete Rolle spielt, zuweilen

nahezu ganz hinter anderen Interessen zurücktritt,

erscheint plötzlich im Vordergrund des Lebens

;

leidenschaftlich drängt es den menschlichen Geist,

die Grenzen seines Daseins nach dieser einen Rich-

tung hin zu erweitern ; zahlreiche Begabungen treten

in den Dienst der einen Arbeit ; es ist ein Wetteifer,

um auf tausend Pfaden , die alle in der gleichen

Richtung laufen, vorwärts zu kommen; es ist, als

ob der Mensch vornehmlich um seines Sehens, die

Welt vornehmlich um ihrer Sichtbarkeit willen vor-

handen wäre. In solchen Zeiten ist es, wo wir die

seltene geniale Kraft, der es zu allen Zeiten vorbe-

halten ist, eine aussergewöhnliche Entwickelung des

Bewusstseins zu vollziehen, dies gerade nach dieser



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 349

einen Richtung hin vollbringen sehen ; es entstehen

jene Werke, in denen die Sichtbarkeit des Seienden

in so vollendetem, überzeugendem Ausdruck gegen-

wärtig wird, dass sie uns wie mit der Macht der

Offenbarung entgegentritt.

In diesen sogenannten guten Zeiten der Kunst

ist nun jenes Streben nach bildnerischer Entwicke-

lung einer Sichtbarkeit so mächtig, die Begabung,

diesem Streben Genüge zu thun, so stark und so

weit verbreitet , dass sich das ganze Gebiet der

Kunstübung davon beherrscht zeigt. Nicht nur da,

wo der künstlerische Genius, frei von gebotener

Unterordnung unter einen vorgeschriebenen Zweck,

ungehindert seine eigenste Bahn verfolgen kann,

nein, bis in die Sphären hinab, wo ein praktisches

Bedürfnis alles Recht an die Gestaltung eines ge-

forderten Gegenstandes in Anspruch zu nehmen

scheint, zeigt sich jene Macht. Wo nur immer das

Auge einen Anteil hat an dem, was durch mensch-

liche Arbeit hervorgebracht wird, da macht sich das

Bemühen geltend, eine Form zu finden, die nur aus

den Forderungen des Auges entstanden zu sein

scheint. Es ist nicht das Streben, im anschaulichen

Gebilde Nichtanschauliches, wie Bestimmung, Zweck

des Gegenstandes, zum Ausdruck zu bringen, noch

viel weniger das Bedürfnis, ein Symbol zu schaffen,

in dem der reflektierende Geist die Anregungen ver-

einigt findet, das vorliegende Werk als im Mittel-

punkt mannigfaltiger Beziehungen stehend aufzu-

fassen, auch nicht der Wunsch, durch das, was dem
Auge geboten wird, einen unmittelbaren Reiz auf



350 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

die Empfindung auszuüben ; es ist vielmehr das

Interesse des Auges , welches allein die formende

Hand leitet. Dem Naturobjekt gegenüber, welches

wir hinnehmen müssen, so wie es uns entgegentritt,

dem Produkt menschlicher Thätigkeit gegenüber, für

welches bald diese bald jene Rücksicht massgebend

erscheint, handelt es sich hier darum, dass etwas

hervorgebracht wird, was nur um seiner Sichtbar-

keit willen vorhanden zu sein scheint. Das Geheimnis

sogenannter Stilisierung besteht darin , dass uns

auch der gewöhnlichste Gegenstand des täglichen

Lebens als eine zum bestimmten Gebilde ent-

wickelte Gesichtsvorstellung gegenwärtig zu werden

vermag.

So wenden sich die Erzeugnisse jener bevor-

zugten Zeiten der Kunst, von den Werken an, die

nur um der künstlerischen Bethätigung willen vor-

handen sind, bis hinab in die weiten Gebiete aller

der Gegenstände , die dem täglichen Leben und

dem Gebrauche dienen, vornehmlich an das Auge,

nicht aber, um durch den Gesichtssinn auf die Ge-

fühls- und Ideenwelt zu wirken, sondern in dem
Sinne, dass eine weitverbreitete Begabung, was sie

berührt, aus der Verworrenheit, in der alles beharrt,

solange es der Konkurrenz der Sinne, der Herrschaft

der Gefühle, der Verstrickung geistiger Beziehungen

unterworfen bleibt, erlöst und in den unmittelbaren

Ausdruckswert eines sichtbaren Seins verwandelt.

In nichts anderem besteht der Zauber, der auf den

Werken solcher Zeiten ruht, und der dieselben für

das kundige Auge wie verklärt erscheinen lässt.



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 351

Wenn aber schon in jenen Zeiten grosser und

weitverbreiteter Begabung keineswegs überall jenes

Streben so rein und mächtig auftritt, dass es zu

einem vollendeten Gelingen führt, so kommt, so-

bald jene Begabung schwindet, vielfache Verwirrung

zur Herrschaft. Damals war die gesamte künstle-

rische Thätigkeit , welchen Bedürfnissen sie auch

sonst noch genügen mochte , von dem einen Be-

dürfnis durchdrungen, dem alle anderen Rücksichten

geopfert wurden, das Sein auf seine Sichtbarkeit zu

reduzieren und eine Ausdrucksform zu finden, die

zunächst nur Existenz für den Gesichtssinn habe.

Dieses Bedürfnis hatte die gesamte künstlerische

Produktion bei aller ihrer sonstigen Verschieden-

artigkeit zusammengehalten und hatte sie als einem

grossen Gesetz gehorchend sich darstellen lassen.

Dieses Band nun lockert sich gar bald. Jenes die

gesamte Kunstarbeit beherrschende und nach einem

Ziel hindrängende Prinzip kommt abhanden, und an

seiner Stelle erhalten untergeordnete Rücksichten

die Herrschaft über die bildnerische Gestaltung.

Auch in jenen seltenen Zeiten sehen wir auf dem
Gebiete der Kunst eine unerschöpflich reiche Phan-

tasie sich entfalten; wir nehmen wahr, wie dem Be-

dürfnis nach Schmuck, nach Verschönerung der dem
Auge sich darbietenden Seite des Lebens in immer

neuer Weise genügt wird; wir bewundern, in welcher

Ausdehnung und mit welchem Erfolge die bild-

nerischen Ausdrucksmittel geschickt gemacht wer-

den, Vorgänge, die das Interesse der Zeit in An-

spruch nehmen, darzustellen, Ideen, von denen die



352 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Zeit bewegt ist, aufzunehmen. Diese Bestrebungen

sind es, in denen man häufig genug den wesent-

lichen Inhalt jener grossen künstlerischen Epochen

sehen zu müssen glaubt, und von deren Förderung

man sich die Erhaltung oder die Wiederherbei-

führung künstlerischer Leistungsfähigkeit verspricht.

Ihnen fällt die Führung unwillkürlich zu, wenn jene

höchste Kraft erlahmt , der alle Phantasie , alles

Schönheits- und Darstellungsbedürfnis unterthan war.

Unter ihrer Herrschaft tritt unaufhaltsam der Verfall

der Kunst ein. Willkürlich wuchert die Produktion

bald nach der einen, bald nach der anderen Seite,

sobald sie in allen ihren Äusserungen nicht mehr

jenem obersten Prinzip gehorcht. Die Erfahrung

lehrt dies deutlich genug. Sowohl in den Jahr-

hunderten, die der grossen Zeit griechischer Kunst

folgen, als auch in denen, die sich an die moderne

Blüteperiode der Kunst anschliessen, Jahrhunderten,

denen auch unsere eigene Zeit angehört, nehmen

wir kaum einen Nachlass in der künstlerischen

Thätigkeit wahr , soweit diese von den treibenden

Mächten der Einbildungskraft, des Verlangens nach

Schmuck des Daseins, des Darstellungsbedürfnisses

abhängt. Und doch hat in beiden Fällen der

Niedergang der Kunst rasche und unaufhaltsame

Fortschritte gemacht. Nun steht die gestaltende Hand

nicht mehr ausschliesslich im Dienste des zum Aus-

druck sich entwickelnden Sehprozesses; vielmehr ist

es ebensosehr die Lust an dekorativer Verwertung

der künstlerischen Mittel, die massgebend wird für

die schaffende Thätigkeit, wie der. Hang, alles und



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 353

jedes zum Gegenstand bildlicher Darstellung zu

machen ; allerhand Nebenwerte treten an die Stelle

der eigentlich künstlerischen Ausdruckswerte.

Wohl sehen wir das Beispiel grosser Zeiten oft

lange nachwirken. Die gewaltige Entwickelung, die

unter den bildenden Händen zahlreicher bedeuten-

der Künstler das Vorstellungsleben , soweit es auf

dem Gesichtssinn beruht , erfährt , stellt sich in

Formen dar, die nachgeahmt und verwendet wer-

den können; es ist wie eine reiche Erbschaft, die

den nachfolgenden Zeiten zufällt. Die Herrschaft,

die diese Formen über die bildnerische Thätigkeit

der Folgezeiten ausüben, begründet eine Tradition,

durch die scheinbar eine gewisse Höhe der Kunst

erhalten wird. Indessen macht es sich nur zu bald

geltend, dass jene Formen nur übernommen, nicht

innerlich erlebt und selbständig entwickelt sind. Da
ihre Verwendung nicht auf einer inneren Notwendig-

keit, sondern darauf beruht, dass sie als erlernbar

bequem zur Hand sind, so schwächt sich ihre Macht

allmählich ab ; der Zusammenhang , in dem sie

ursprünglich standen, lockert sich, und unter der

Willkür unkünstlerischer Tendenzen geht mehr und

mehr ihre Reinheit verloren. Die Geschichte so

vieler künstlerischer Formen ist nur so zu verstehen.

Nichts anderes ist sie als eine allmähliche Degene-

ration. Und je mehr auch jene Scheinherrschaft,

welche eine grosse Tradition über die künstlerische

Thätigkeit ausübt, verloren geht, desto verworrener

wird das Bild, was diese bietet. Welche sonder-

baren Mächte sehen wir da zur Herrschaft gelangen!
Fiedler, Schriften über Kunst. 2B



354 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Ob es die niederen Bedürfnisse nach Abwechslung,

Reiz, Unterhaltung sind, denen durch die Mittel der

Kunst Befriedigung geboten werden soll ; ob es die

idealen Bestrebungen sind, die sich das Recht zu-

schreiben, auch die Kunst in ihren Dienst zu zwingen:

der Erfolg wird immer der gleiche sein. Was sich

unseren Augen darbietet, sobald wir uns von jenen

grossen Zeiten weg und der Kunstübung anderer

Jahrhunderte zuwenden, ist ein Bild zunehmender

Verwirrung, in dem uns mehr oder minder ent-

stellte Bruchstücke aus den Errungenschaften jener

seltenen Epochen daran mahnen , dass die Kunst

überhaupt ein eigenes Gesetz besitzt, dem sie zu

gehorchen hat.

Was nun die Bedeutung anlangt, die der Ent-

stehung und dem Vorhandensein künstlerischer

Hervorbringungen für den geistigen Zustand der

Menschen im allgemeinen zugeschrieben werden

muss, sofern. die Auffassung und das Verständnis

der Kunst demjenigen Inhalt entspricht, den wir für

die Produktion selbst als allein massgebend be-

zeichnet haben : so ist auf eins schon im vorher-

gehenden hingewiesen worden, auf die Klarheit, die

derjenige auf dem weiten und anscheinend so ver-

worrenen Gebiete der künstlerischen Thätigkeit ge-

winnt , der sein Auge einmal jenem ersten und

letzten Geheimnis der Kunst geöffnet hat. Alles

das, was man wohl sonst zu ergründen sucht, wenn

man das Verständnis eines Kunstwerkes zu erweitern

und zu vertiefen bestrebt ist; die formalen Eigentüm-

lichkeiten, von denen bestimmte unmittelbare Wir-



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 355

klingen auf die Empfindung ausgehen ; die Be-

ziehungen
,

in denen das Werk dem Gegenstande

der Darstellung nach zu mannigfachen Gebieten des

Lebens steht; die Bedeutung, die es gewinnt, wenn

man in ihm ein Resultat geschichtlicher Mächte und

zugleich selbst eine Macht erblickt, von der geschicht-

liche Wirkungen auf die Gesamtheit des Kultur-

lebens ausgehen — alles das wird ihm das wahre

Wesen des Kunstwerks weniger zu offenbaren , als

vielmehr zu verhüllen scheinen. Denn er wird ein-

sehen, dass durch die beständige Vermehrung der

Gesichtspunkte, von denen aus die Betrachtung der

Kunstwerke unternommen wird , der eine Gesichts-

punkt nur verdunkelt werden kann , von dem aus

allein ein Eindringen in die künstlerische Qualität

möglich ist. Dass dem Kunstwerk ein Wert für

unser Empfinden innewohnt, dass in ihm eine Be-

deutung zum Ausdruck gelangt , die wir nur auf

dem Wege des Denkens uns aneignen können, sei

es, dass uns ein Vorgang dargestellt , sei es , dass

uns ein Symbol gegeben wird, dass diese Bedeutung

wiederum weiter wirkt auf die Gesamtheit unseres

denkenden Lebens , dies alles wird ihm nicht viel

wichtiger erscheinen als der Umstand , dass der

Künstler, indem er durch und für den Gesichtssinn

arbeitet, an einen sinnlich gegebenen Stoff gebunden

ist, der nicht nur für den Gesichtssinn, sondern

auch noch für andere Sinnesgebiete vorhanden ist.

So gut er bei der Betrachtung des Kunstwerks

davon absehen muss , dass das , was sich seinen

Augen darbietet, zugleich ein tastbarer Gegenstand
23*



356 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

ist, so gut muss er auch davon absehen, dass der

Künstler bei seiner Gestaltung noch in anderem

Sinne an einen Stoff gebunden ist , der nicht nur

für das Auge, sondern für das gesamte Fühlen und

Denken vorhanden ist. Nur wenn ihm das gelingt,

wird er durch alle die Hüllen , die zufolge jener

doppelten stofflichen Gebundenheit das Kunstwerk

umgeben, bis zu dem innersten Kern des künstle-

rischen Schaffens hindurchdringen. Hatte jener ge-

waltige bald mehr gelehrte, bald mehr philosophische

Apparat, mit dem- er der Kunst sich gegenüber zu

stellen angeleitet worden war, seinen Blick nur ge-

trübt, so liegt es nun klar und offen vor ihm, was

der beharrende Sinn in allen den nach Zeit und

Ort so tausendfach abwechslungsreichen Gestal-

tungen ist ; in allen Metamorphosen erkennt er ihn,

und nur ihn wieder; er verfolgt ihn in seinen

schwächsten und verborgensten Spuren so gut wie

da, wo er aus vollendeten Leistungen mächtig zu

ihm spricht. Nun erst erscheint ihm die Kunst als

ein eigentümliches , in sich abgeschlossenes Gebiet

menschlicher Thätigkeit; nicht mehr im Zusammen-

hange mit allen Seiten des geistigen Lebens stellt sie

sich ihm dar, sondern diesem Zusammenhange ent-

wunden als eine von den ursprünglichen, ein Reich für

sich bildenden Bethätigungen der menschlichen Natur.

Aber es ist noch eine andere , viel wertvollere

Klarheit, die demjenigen zu teil wird, der die Kunst

ihrem wahren Wesen nach zu verstehen trachtet.

Zwar kann man sich im allgemeinen schwer von

der Ansicht losmachen , dass nur derjenige eines



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 357

vollen und tiefen Erfassens des Kunstwerks fähig

sei, der mit allen Seiten seiner empfindenden Natur,

mit allen Interessen seines denkenden Geistes der

formalen Beschaffenheit und der inhaltlichen Be-

deutung desselben gerecht zu werden suche. Es

wird dadurch ein Eindruck, ein Erlebnis erzielt, wie

es allerdings nur dem Kunstwerk verdankt werden

kann , da sich nur in ihm die Möglichkeiten zu so

verschiedenartigen und weittragenden Wirkungen

vereinigt finden. Auch ist der Erfolg eines so all-

seitigen Eingehens auf ein vorliegendes Werk ein

ganz eigentümlicher und mit nichts anderem ver-

gleichbarer. Wer ihn an sich erleben will, der iso-

liert sich mit dem Kunstwerke, schliesst sich so viel

als möglich von allem ab, was abgesehen von dem-

selben auf ihn wirken könnte ; er versenkt sich in

dasselbe in dem Sinne, dass alles, was in ihm vor-

geht, seinen Ursprung in der Betrachtung des Werkes

hat. Aus dem dauernden Anblick desselben ent-

wickelt sich eine ganze Welt in ihm ; alle Forde-

rungen
, die die Fähigkeiten seiner Natur stellen,

finden hier ihre zeitweilige Befriedigung. Von dem
Werke geht , sich immer erneuernd , das Wohl-

behagen aus , welches aus dem Reiz des unmittel-

baren Anblicks entspringt; aus der nächsten Deu-

tung , die der denkende Geist dem Dargestellten

giebt, entfalten sich Beziehungen auf Beziehungen,

und die ursprünglich begrenzte Bedeutung erscheint

ins Unendliche erweitert. Das Bedürfnis, die Tiefe

des Gefühls , die Kraft der Leidenschaft dem zu

leihen, was vor das Bewusstsein tritt , vereinigt wie



358 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

in einem homogenen Elemente alle die Anregungen,

die von dem Kunstwerke ausgehen, und indem die

Wirkung des Gesehenen auf das Gemütsleben sich

steigert, scheint erst der ganze unbegrenzte Gehalt,

der aus dem Werke dem menschlichen Bewusstsein

zufiiesst , seine wahre Bedeutung und seinen mass-

gebenden Wert für den Menschen zu erhalten. Es

ist ein extensives und intensives Sichaneignen, wel-

ches einer unbegrenzten Steigerung fähig erscheint,

und wodurch allein es möglich wird , dass ein in

so engen Grenzen eingeschlossenes Ding, wie das

Kunstwerk thatsächlich ist , seine Macht über die

ganze innere Welt des Menschen ausdehnen kann.

Die höchsten Beispiele solcher Wirkungen wird man
immer auf dem Gebiete der religiösen Kunst finden.

Hier vereinigt sich mit der sinnlichen Macht , die

das sichtbar uns Entgegentretende ausübt, diejenige

geistige Macht, der keine andere an Tiefe der Wir-

kung gleichkommt. Das religiöse Interesse, einmal

erregt , verbreitet sich nicht nur über das intellek-

tuelle Leben des Menschen, es greift an die Herzen,

dringt in alle Kräfte des Gemüts, bewegt alle Leiden-

schaften. Es ist bezeichnend, dass schon eine sehr

rohe Kunst, sobald sie mit der eindringlichen

Sprache , die nur dem bildlichen Ausdruck zu ge-

böte steht, dem Menschen jenes Gebiet nahebringt,

auf dem seine wichtigsten Güter, seine sichersten

Besitztümer, seine letzten Hoffnungen liegen, einer

tiefgehenden Wirkung sicher ist. Und dazu tritt in

den höheren Regionen der Kunst der ganze Zauber

der Schönheit und Phantasie , der sich über die



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 359

Welt religiöser Vorstellungen ausbreitet, die ganze

Gewalt sinnenfälliger Gestaltung, die uns, wo wir

nur unbestimmt ahnend und glaubend uns zu ver-

halten wagten, eine Welt bestimmtester, unauslösch-

lich sich uns einprägender Bilder bietet. Es ist

nicht zu verwundern, dass viele der Ansicht sind,

die Kunst vermöge nur in Verbindung mit der

Religion ihre höchste Bestimmung zu erreichen, so

wie ja auch ihre Anfänge von der Notwendigkeit

jener Verbindung Zeugnis ablegten.

So mächtig und bedeutungsvoll nun aber auch

die Wirkungen sein mögen, die von der Kunst in

diesem Sinne ausgehen, und von denen die Wir-

kungen der religiösen Kunst das recht eigentlich

vorbildliche Beispiel sind, so darf man doch nicht

verkennen, dass diese Wirkungen sehr zusammen-

gesetzter und unklarer Natur sind. Über der Ge-

walt der Erregung versäumt man leicht die Prüfung,

welcher Art diese Erregung ist. Betrachten wir den

Zustand genauer, in dem wir uns selbst befinden,

sofern wir uns mit der Lebendigkeit unserer Em-
pfindung, mit der Reichhaltigkeit unserer geistigen

Interessen , mit allen Fähigkeiten unseres Gefühl-

lebens rückhaltlos den Anregungen überlassen, die

von einem Kunstwerk ausgehen , so werden wir

finden , dass wir recht willenlos einem ununter-

brochenen Wechsel verschiedenartiger innerer Zu-

stände anheimgegeben sind. Bald bleibt das unseren

Augen sich darbietende Bild mit seinen unmittel-

baren Wirkungen auf die Empfindung im Vorder-

grunde des Bewusstseins, bald wird dieser unmittel-



3(30 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

bare Eindruck verdrängt , und es gewinnen die

geistigen Anregungen die Oberhand , die uns von

dem, was wir sehen, hinweg in allerhand Gebiete

des Wissens und Denkens führen , bald drängen

sich die geheimen Mächte des Gemüts hervor, und

indem sich uns im Bilde unmittelbar vergegen-

wärtigt, was uns rühren und ergreifen kann, sind

wir doppelt erregt und erschüttert. Wenn wir dies

alles, was in raschem Wechsel in uns vorgeht und

uns nach allen Seiten unseres Wesens in Anspruch

nimmt, auf den einen Mittelpunkt, das Kunstwerk

beziehen , mag es uns wohl scheinen , als ob wir

eines einheitlichen Gesamteindruckes teilhaft würden;

bei näherer Prüfung aber werden wir der Täuschung

inne und gestehen uns den verworrenen und ver-

schwommenen Zustand ein , in den wir versetzt

worden waren. Und ferner werden wir uns nicht

verhehlen können, dass die Befriedigung, die Er-

hebung, die wir der Kunst in jenem Sinne ver-

danken, im Grunde doch auf eine Art Selbstgenuss

hinausläuft. Es ist ein Zustand passiver Empfäng-

lichkeit, dem wir uns hingeben, und je reicher sich

in uns bei der Betrachtung eines Kunstwerks jenes

Durcheinanderwogen von Vorgängen des Empfindens,

des Denkens, des Fühlens entwickelt, desto mehr

geht die aktive Energie unseres Geistes in einem

allgemeinen Wohlbehagen unter. Hierin liegt der

Grund, dass, so hoch auch die Kunst in der Mei-

nung der Menschen stehen mag, doch immer ein

bestimmter Gegensatz zwischen ihr und jenen ernst-

haften Thätigkeiten festgehalten wird , von denen



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 361

nicht so sehr ein Genuss, als vielmehr eine geistige

Förderung erwartet wird. Auch braucht es nicht

ein Zeichen von Unkultur zu sein, es kann vielmehr

von Kraft und Ernst des Geistes Zeugnis ablegen,

wenn der einzelne sich von der Kunst abwendet,

sobald ihm die wahre Natur des inneren Zustandes

klar geworden ist, in dem sich diejenigen befinden,

die sich in der hergebrachten Weise ihren Wir-

kungen überlassen. Ja gewisse der neuesten Zeit

angehörende Bewegungen, die entweder die Kunst

überhaupt von dem Programm der bevorstehenden

geistigen Entwickelung streichen möchten oder von

ihr die Mitarbeit an den ernsten Aufgaben wissen-

schaftlicher Forschung verlangen , verdienen den

Vorwurf geistiger Roheit weniger deshalb , weil

sie sich gegen die Rolle auflehnen , die die Kunst

im geistigen Leben zu spielen pflegt, als vielmehr

deshalb , weil sie aus einem Missverständnis über

die Bedeutung entspringen , die der Kunst auf

grund der Einsicht in ihr innerstes Wesen gebührt.

Die Wirkungen , welche der Mensch von der

Kunst empfängt, sobald er sein Verständnis ihrem

innersten und doch nächstliegenden Sinne öffnet,

ist in der That eine jener oben geschilderten ganz

entgegengesetzte. Aus allem Vorhergehenden geht

hervor, dass es nur dann gelingen kann, die Kunst

in ihrer eigenen Sprache zu verstehen, wenn man
dem Kunstwerk gegenüber vermag, nicht nur sich

aus dem Gewirr konkurrierender Sinneswahr-

nehmungen zu erheben, sondern auch allen Ideen-

verbindungen zu entsagen , zu denen sich der



302 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

reflektierende Geist geneigt zeigt, auf den Genuss

zu verzichten, den die Ausbeutung eines Eindrucks

durch das Gefühl gewährt. An die Stelle jenes

verworrenen Zustandes , in den wir die Menschen

im allgemeinen durch die Kunst versenkt sahen,

tritt nun ein einfaches und klares Bewusstsein ; wir

sehen uns durch die Kunst nicht mehr in jene un-

entwickelten und nicht entwicklungsfähigen Zustände

entrückt, in denen wir willenlos dem Wechsel der

verschiedenartigsten Eindrücke, Gedanken, Gefühle

hingegeben erscheinen, vielmehr fühlen wir uns in

die Sphäre einer bestimmten zu immer zunehmen-

der Klarheit fortschreitenden Thätigkeit erhoben.

Wir sehen ein, dass uns der Künstler nicht hinein-

führt in eine Mannigfaltigkeit der Beziehungen zu

den Dingen, die als solche sich nicht zur Klarheit

und Bestimmtheit entwickeln kann, sondern dass er

uns im Gegenteil herausführt aus dieser Mannig-

faltigkeit und in seiner Thätigkeit nichts anderes

darstellt als die Entwickelung jener einen Beziehung,

auf grund deren sich die Vorstellung einer Welt

sichtbarer Dinge in uns bildet. Es ist klar, dass

damit die Bedeutung der Kunst eine ganz andere

für uns wird ; an die Stelle des vielseitigen Inter-

esses, welches wir an ihren Schöpfungen nahmen,

tritt ein einseitiges ; anstatt aber unser Bewusstsein

zu verwirren und zu verdunkeln und uns schliess-

lich zu einem passiven Zustande des Geniessens

herabzudrücken, erhebt sie sich zu einer produktiven

Macht in uns und lehrt uns in einer bestimmten Weise

das Seiende zur Klarheit und Gewissheit entwickeln.



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 363

Bedenken wir nun, dass, wenn der Kunst eine

Bedeutung für den geistigen Zustand der Menschen

im allgemeinen zugeschrieben wird, diese Bedeutung

doch in dem Sinne verstanden zu werden pflegt,

dass sie in der Gesamtheit geistigen und seelischen

Lebens zur Geltung komme : so scheint der Kunst

überhaupt alle und jede Bedeutung abgesprochen

zu werden, sofern wir ihre eigentliche sachgemässe

Wirkung darin erblicken , dass sie den Menschen

dem Zusammenhange seiner vielfältigen Interessen

entreisst und ihm das Dasein in einer durchaus ein-

seitigen Weise zum Bewusstsein bringt. Die Frage

wird uns nahe treten, welchen Wert der Mensch einer

Thätigkeit beilegen könne, durch welche die Sichtbar-

keit der Dinge jene bildnerische Entwickelung findet.

Es ist klar, dass der vielfache Einfluss, der von

der Kunst auf das Gesamtleben der Menschen that-

sächlich ausgeht, und in welchem Bestimmung, Wert

und Bedeutung der Kunst zu erkennen, ganz selbst-

verständlich erscheint , vernichtet werden müsste,

wenn es gelänge, die Menschen ausschliesslich für

jene reinste und höchste Wirkung der Kunst em-

pfänglich zu machen. Kann man sich auf der einen

Seite dieser Konsequenz nicht entziehen, und will

man doch auf der anderen Seite das Vorhandensein

einer allgemeinen Bedeutung der Kunst nicht da-

durch ganz in Frage stellen, dass man in denjenigen

Bedeutungen, die ihr in dem Gesamtleben des Men-

schen beigelegt zu werden pflegen, doch nur Folgen

eines mangelhaften oder falschen Verständnisses an-

erkennen muss : so scheint es unumgänglich, dass



364 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

man nunmehr nach demjenigen allgemeinen Wert

suche, welchen die Kunst auf grund des ungetrübten

Verständnisses ihres innersten Wesens zu erlangen

bestimmt sei. Es scheint dies der notwendige Ab-

schluss jeder Untersuchung über die Bedeutung des

künstlerischen Schaffens sein zu müssen. Und doch

soll und kann hier diese schliessliche Nutzanwendung

nicht gezogen werden. Im Gegenteil gelangen wir

hier am Ende unserer Untersuchungen zu der Ein-

sicht, dass wir uns gerade deshalb, weil wir in uns

die Trübungen zu verscheuchen gesucht haben,

durch die uns der geheime Sinn der künstlerischen

Thätigkeit verhüllt blieb, nun auch von dem Vor-

urteil frei machen müssen , als ob wir den Wert

dieser Thätigkeit in Wirkungen zu suchen hätten,

die ganz anderen Gebieten des Daseins zu gute

kämen. WT
ir lassen es dahin gestellt, wie weit man

berechtigt ist, den Wert des gesamten Lebens ab-

hängig zu machen von jenen idealen Mächten, in

denen man die Bürgschaft einer stetig fortschreiten-

den Entwickelung zu haben scheint, dem Vorwärts-

streben des erkennenden Geistes , dem Bildungs-

bedürfnis der sittlichen Anlage, der Sehnsucht der

ästhetischen Empfänglichkeit : der Künstler — das

haben wir gesehen — erreicht seine höchsten Ziele

nicht dadurch, dass er seine Kraft diesen Mächten

unterthan macht, sondern dadurch, dass er ihnen

widersteht und im Siege über sie sich auf seinem

eigenen Gebiete behauptet. Und so müssen wir

auch die volle Konsequenz anerkennen, dass, sofern

die Kunst im höchsten Sinne das ist, als was wir



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 365

sie dargestellt haben, an ihrem Dasein keiner von

den Bestandteilen des geistigen , sittlichen , ästhe-

tischen Lebens, an die man den Fortschritt, die

Veredlung, die Vervollkommnung der menschlichen

Natur gebunden erachtet, irgend ein Interesse haben

kann. Erst wenn wir zu dieser Unbefangenheit der

Kunst gegenüber gelangt sind, können wir ihr etwas

verdanken, was freilich etwas ganz anderes ist, als

die Förderung unserer wissenden, wollenden, ästhe-

tisch empfindenden Natur. Wir folgen dem Künstler,

wo dieser sich erhebt aus dem grossen Getriebe der

Bestrebungen, die jedes Thun nur als Mittel zu einem

Zweck, jedes Dasein nur als Vorbereitung auf ein

zu erwartendes Dasein erscheinen lassen ; nicht als

Wirkung auf einem entlegenen Lebensgebiete, noch

auch von einer ungewissen Zukunft werden wir das

erwarten, was uns die Kunst sein kann; was sie uns

leistet, das leistet sie ausschliesslich in sich und in

jedem Augenblicke voll und ganz. Indem sie uns

emporführt zu dem Grade der Vergegenwärtigung

des Seins, welcher sich in ihr verwirklicht, befreit

sie unseren Geist unwillkürlich von allen den be-

dingenden Rücksichten, unter denen sich uns das

Bild des Lebens darstellt, und erzeugt in uns eine

Klarheit des Wirklichkeitsbewusstseins, in der nichts

anderes mehr lebt als die an keine Zeit gebundene,

keinem Zusammenhange des Geschehens unterworfene

Gewissheit des Seins.

Es mag dies denen nur als eine geringe aus

der Kunst gewonnene Ausbeute erscheinen, die das

menschliche Leben unter dem Gesichtspunkt einer



366 Ursprung der künstlerischen Thätigkeit.

Gesamtarbeit betrachten, in der sich das einzelne

individuelle Streben nur als Glied in der grossen

Verkettung einer nach dem Gesetz von Ursache und

Wirkung sich vollziehenden Entwickelung darstelle.

Diese Ansicht .wird jeder Erscheinung nur einen

relativen Wert beilegen und sich damit trösten,

dass der unabsehbare Fortschritt schliesslich doch

zu absoluten Werten führen werde. Soviel auch

diese Anschauungsweise zum Verständnis mensch-

licher Vorgänge beitragen mag, so vermag sie allein

doch nicht, den Erscheinungen des Lebens gerecht

zu werden; es tritt ihr eine andere Auffassung

gegenüber, die sich zwar der Thatsache nicht ver-

schliesst, dass in dem Leben des menschlichen Ge-

schlechts jener grosse Zusammenhang zu erkennen

sei , in dem jedes einzelne nur als Mitwirkendes

auftrete, der es aber doch nicht entgeht, dass es

ganz unmöglich ist, die Erscheinungen ihrem ganzen

Umfange und ihrem vollen Wesen nach in jenen

Zusammenhang einzuordnen. Kunstwerke mögen

mit manchen ihrer Seiten und Eigenschaften mitten

in jener ununterbrochenen Bewegung stehen, in der

man ein unablässiges Fortschreiten der Menschen

nach intellektueller , sittlicher , ästhetischer Voll-

kommenheit voraussetzen zu dürfen meint ; nicht

das ist aber ihr ganzes und auch nicht ihr eigenstes

Verdienst; vielmehr enthalten sie etwas, was sich

nicht in jenen Zusammenhang unterbringen , nicht

aus ihm erklären lässt. Wenn der Künstler, alles

Streben nach jenen gemeinsamen Zielen mensch-

licher Entwickelung hinter sich lassend, in seiner



Ursprung der künstlerischen Thätigkeit. 367

bildnerischen Thätigkeit zu jener Verlebendigung

des Bewusstseins gelangt , die sich im Kunstwerk

offenbart, so ist das etwas, was keinerlei Bedeutung

für den Gang jener Entwicklung besitzt und worin

doch der menschliche Geist seine höchsten Augen-

blicke erlebt. Richten wir unser Augenmerk auf

diesen Inhalt menschlicher Thätigkeit, so wird uns

das Leben im allgemeinen nicht mehr nur unter

dem Bilde einer Gesamtarbeit erscheinen, im Ver-

hältnis zu der die Leistung des einzelnen nur als

ein kleiner Beitrag erscheint ; vielmehr erkennen

wir, wie sich der menschliche Geist da, wo er seine

höchste Leistungsfähigkeit erreicht, aus den Niede-

rungen des Strebens nach gemeinsamen Zielen er-

hebt und etwas hervorbringt, was nicht mehr bloss

einen relativen Wert aus seiner Bedeutung für ein

Allgemeines abzuleiten hat, sondern dessen absoluter

Wert darin besteht, dass in ihm das menschliche

Bewusstsein zu den höchsten Graden seiner Ent-

wickelungsfähigkeit gelangt ist. Müssen wir so

darauf verzichten , aus dem Inhalt der Kunst , wie

er sich uns . dargestellt hat, einen Wert für jene

gemeinsamen Angelegenheiten der Menschheit her-

ausdeuten zu können, so begrüssen wir dafür in

ihr eine von den Thätigkeiten , in denen sich der

menschliche Geist von dem Banne der -Mitarbeit

befreit und sich seiner immer gleichen reinen Auf-

gabe bewusst wird.

(3$§^a-





HANS VON MÄRfiES.

1889.

Fiedler, Schriften über Kunst. 24





I.

Am 5. Juni 1887 starb in Rom der Maler Hans
von Marees nach kurzer schwerer Krank-

heit. Während die Öffentlichkeit diesem Todesfalle

kaum Beachtung schenkte, wurden die Freunde des

Verstorbenen von dem Ereignisse tief ergriffen.

Nicht nur als ein persönlicher Verlust traf sie der

Tod ihres Freundes ; sie klagten vielmehr darüber,

dass hier still und unerkannt von der Welt ein Mann
gestorben sei, der Anspruch auf allgemeine und

weittragende Bedeutung gehabt habe. Schon zu

seinen Lebzeiten hatten sie Unmut darüber empfin-

den müssen, dass seinem Werte in weiteren Kreisen,

kaum Rechnung getragen wurde ; dieser Unmut
musste sich steigern, da sie nun auch den Tod des

Künstlers, der Gegenstand ihrer Verehrung gewesen

war, spurlos vorübergehen sahen. Indem das Grab

sich über ihm schloss , schien es ihnen, als werde

eine Kraft , die des Fortlebens im Andenken der

Menschen so wert gewesen sei, in ewige Vergessen-

heit versenkt. Der Ausdruck der Trauer erstarb in

24*



372 Hans von Marees.

der engen Gemeinschaft der Freunde , kein Laut

pflanzte sich fort auf weitere Kreise , kein Echo er-

widerte aus der Welt des öffentlichen Lebens.

Und es war noch eines , was jenen Unmut be-

sonders quälend machte. Hätte man die Welt der

Ungerechtigkeit zeihen, hätte man ihr Schuld geben

können, dass sie aus Unverstand oder bösem Willen

ein ihr dargebotenes Gutes und Bedeutendes zurück-

gewiesen, in notgedrungene Vereinsamung gebannt

habe, man würde in der Äusserung solcher Anklagen

eine gewisse Befriedigung haben finden können.

Aber der Welt war thatsächlich kaum Gelegenheit

geboten worden, einen Blick in das geheimnisvolle

Schaffen dieser merkwürdigen Persönlichkeit zu thun.

Und auch von der Zukunft konnte man eine geistige

Auferstehung dessen, den man hier zu Grabe trug,

kaum hoffen. In seiner Werkstatt fand man sich

umgeben von den Zeugnissen eines unablässigen

Ringens ; in immer und immer wieder erneuten Ver-

suchen schien eine ungeheure Kraft aufgewendet,

um eine Welt inneren Schauens zu der Bestimmt-

heit äusseren Daseins zu entwickeln. Und doch

stand man keinem vollen Gelingen gegenüber. Kein

einziges zu überzeugender Klarheit gebrachtes Werk
war vorhanden. Nirgends begegnete man derjenigen

Vollendung, in der allein inmitten eines allgemeinen

Schaffens für das einzelne Werk die Bürgschaft

dauernden Wertes liegen kann.

Unter den Freunden, die trauernd und zugleich

niedergeschlagen das Grab umstanden, waren wohl

solche , die gegen das Schicksal die Anklage er-



Hans von Marees. 373

hoben , dass es mit gewohnter unverständlicher

Willkür einen Lebensfaden vorzeitig zerschnitten

habe. Nur eine kurze Spanne Zeit, ein letzter An-

lauf, und das Ziel wäre erreicht gewesen. Alles

hatte darauf hingedeutet, dass sich die Arbeit eines

Lebens nun wirklich einem Abschluss nähere. Nach

Wochen war von dem rastlos Strebenden selbst die

Zeit berechnet worden , die noch erforderlich sei,

um dem Unternommenen die letzte Vollendung zu

geben. Eine besonders gesteigerte Stimmung war

an ihm bemerkbar gewesen und diese hatte sich

der Umgebung mitgeteilt. Das sorgfältig bewahrte

Geheimnis der Werkstatt hatte sich allmählich ge-

lüftet. Einzelne gewannen Zutritt und berichteten

von den grossen Eindrücken , die sie empfangen

hatten. Freunde waren bemüht gewesen, einleitende

Schritte zu thun, um das Werk, sobald die Zeit ge-

kommen sei, in besonderer, seiner Bedeutung wür-

diger Weise vor die Öffentlichkeit zu bringen. Da
plötzlich greift die Macht des Todes in dieses ge-

hobene Dasein ein, sinnlos noch kurz vor dem Ziele

das zerstörend , was von dem Leben so sinnvoll

angelegt schien. Wenige Tage schwerer Krankheit

genügen, um ein Individuum zu vernichten, welches

ein Leben entsagungsvoller Arbeit daran gewendet

hatte, um sich zu dem zu machen, als den es sich

der Welt zu zeigen im Begriff gewesen war. Konnte

es einen grasseren Beweis von der blinden Grau-

samkeit des Schicksals geben und waren nicht die-

jenigen im Recht, die über die rohen Mächte klag-

ten, denen das Beste unterworfen sei ?



374 Hans von Marees.

Aber es umstanden auch andere, ältere Freunde

das Grab. Ihr Verlust war nicht geringer als der

jener jüngeren, ihr Schmerz nicht weniger lebhaft;

indessen erschien ihnen der jähe Abschluss dieses

Lebens doch in einem anderen Lichte. Ihre Über-

zeugung , dass es einer so bedeutenden Natur ge-

lingen müsse , sich in abgeschlossenen Werken
dauernd zum Ausdruck zu bringen , war durch

wiederholte Enttäuschungen allmählich schwächer

und schwächer geworden. Manchmal schon hatten

sie den Augenblick nahe geglaubt, da von der bild-

nerischen Welt , die unter den rastlos arbeitenden

Händen entstand
,

gleichsam die letzte Hülle der

Unklarheit und Unfertigkeit fallen und das vollendete

Werk sich den Blicken darstellen würde : immer

und immer wieder hatten sie es erleben müssen,

dass die herrlichsten Werke gerade durch die Arbeit,

die ihnen die letzte Vollendung hätte geben sollen,

wieder in Frage gestellt worden waren. Auch dies-

mal — so sagten sie sich — würde sich derselbe

Vorgang wiederholt haben. Ja , die traurige Ge-

wissheit wurde ihnen , als sie das verwaiste Atelier

betraten und die Spuren der letzten Thätigkeit

wahrnahmen , die der Verstorbene seinen Bildern

gewidmet hatte. Das alte Verhängnis hatte auch

hier wieder sein Spiel getrieben. Die Hand , der

es gelungen war, die inneren Bilder bis zu einem

gewissen Punkte einem äusseren gestalteten Dasein

entgegenzuführen , hatte das klare Bild nur wieder

verdunkelt und verstümmelt. Was würde geschehen

sein, hätte der Tod nicht allem Streben und allem



Hans von Marees. 375

Irren ein Ende gemacht ! Wenn sie daran gedacht

hatten, welcher Zukunft , welchem Abschluss dieses

Dasein entgegenginge, da hatten sie sich trüber Vor-

stellungen nicht erwehren können. Wie hätte diese

Natur, deren angeborene vornehme Empfindlichkeit

sich durch ein einsames Leben immer mehr und

mehr gesteigert hatte, bestehen sollen, wenn die

Welt der Illusion, in der allein sie zu leben und zu

arbeiten vermochte , von eigenen Zweifeln und von

der zudringlichen Offenheit anderer, doch allmählich

erschüttert worden wäre ? In der Konsequenz dieses

Lebens lag ein befriedigtes , versöhnendes Ende

nicht. Als nun so unerwartet und plötzlich der

Tod eintrat , ein ganz gewöhnlicher und alltäglicher

Tod an einer schnell verlaufenden Krankheit, wie

sie einen jeden befallen kann , da durften sie sich

wohl sagen , dass hier , wie so oft , die Vorsehung

in ebenso überraschender wie einfacher Weise ein

Problem gelöst habe, welches menschlicher Einsicht

unlösbar erschienen war. War es nicht eine Gunst

des Schicksals zu nennen , dass es durch einen

raschen Eingriff dieses Dasein der Notwendigkeit

überhoben hatte , sich bis zuletzt auszuleben und

sich in einem unlösbaren Konflikt zu verzehren ?

Und noch überdies hatte der Tod den Strebenden

in einem Augenblicke höchster Befriedigung hinweg-

gerafft. Er meinte, das Ziel erreicht zu haben, um
dessentwillen er gelebt hatte. Er genoss jenen

schönen Augenblick, da der Schaffende vor seinem

Werke steht , da er die Welt nur als eine ihn ver-

stehende , ihm entgegenkommende , an ihm teil-



376 Hans von Marees.

nehmende sich vorstellen kann ; noch hatte die wirk-

liche Berührung mit der Welt ihm die Freude an

seinem Werke nicht verdorben. Wenn die Freunde

trauerten , dass sie ihn so früh verloren hatten,

so gereichte es ihnen doch zum Tröste , dass sich

das Grab über noch unzerstörten Illusionen schloss.

Und nun er von dem Schicksal selbst geborgen

worden war, wich von den Freunden das Gefühl

der Beängstigung, das sie im Verkehr mit ihm nicht

immer hatten unterdrücken können. Wenn er auch

von ihnen geschieden war, so schien er ihnen doch

gerade dadurch wieder näher gerückt. Indem sie

sich von dem Druck der Sorge um ihn befreit

fühlten , vermochten sie erst wieder diese merk-

würdige Individualität in ihrer ganzen Wahrheit und

Lebendigkeit sich zu vergegenwärtigen. Zugleich

regte sich der Wunsch in ihnen, dass sein Andenken

nicht gänzlich der Vergessenheit anheimfalle. Sein

Bild war vielfach entstellt worden; von den einen,

die ihm eine übergrosse Bedeutung beilegten, ohne

doch hinreichende Beweise für ihre Meinung bei-

bringen zu können — von den andern, die in seiner

Laufbahn nichts weiter zu sehen vermochten , als

den gänzlichen Schiffbruch eines Menschen, der nicht

nach Massgabe seiner Kräfte, sondern nach den

Ansprüchen seines Ehrgeizes gelebt hätte.

Marees war im Kampfe des Lebens kein Sieg-

reicher gewesen. Er hatte die gewaltige Macht der

Engherzigkeit gegen sich, die nichts anerkennt, was

nicht zu innerer Vollendung und äusserer Geltung

durchgedrungen ist. Gerechtigkeit konnte er nur



Hans von Marees. 377

erwarten von der seltenen Einsicht, dass die hervor-

ragenden Beispiele geistiger und sittlicher Bedeutung

nur allzuhäufig da gesucht werden müssen , wo
strebende und kämpfende Naturen ihrem eigenen

Verhängnis und der Macht des feindlichen Lebens

unterliegen. Denjenigen, die in solchen Schicksalen

nichts andres zu sehen vermögen , als das traurige

Schauspiel zu gründe gehender Kräfte , antwortet

Marees selbst einmal, indem er schreibt: ,,zu gründe

geht wohl eigentlich nur der , von dessen Persön-

lichkeit schon bei Lebzeiten nichts mehr übrig

bleibt." Eine Persönlichkeit aber im vollsten Sinne

des Wortes war Marees bis an sein Ende. Mit einer

durch kein widriges Geschick zu brechenden Kraft

stellte er in sich den Gegensatz dar gegen alles,

was seiner überlegenen Einsicht sich als nichtig und

verwerflich enthüllt hatte. Das war es , was ihm

die Verehrung seiner Freunde und zugleich eine

unberechenbare Wirksamkeit auf alle diejenigen

sicherte , die ihm im Laufe seines Lebens mehr

oder weniger nahe traten.



II.

Als ich Marees in Rom irn Winter 1866/67

kennen lernte, war er im wesentlichen schon der,

als welcher er im Andenken seiner Freunde fort-

lebt. Er hatte unter schweren Kämpfen sich die

Selbständigkeit seiner Natur errungen. Wenn er

auch in seiner folgenden Lebenszeit noch eine

reiche menschliche und künstlerische Entwickelung

durchmachte, so hatte er doch damals jene wichtigste

Arbeit schon gethan, die dem Menschen aufgegeben

ist : er hatte Klarheit geschaffen zwischen den Forde-

rungen seiner Natur und den Ansprüchen der Welt;

er hatte den festen Boden gewonnen , auf dem er

stand, von dem er nicht wanken durfte, ohne sich

untreu zu werden. Und die Einsicht war ihm schon

früh geworden, dass der Wert des Mannes auf der

Treue gegen sich selbst beruht.

Am 24. Dezember 1837 in Elberfeld geboren,

stand er in seinem 27. Lebensjahre, als er 1864

nach Rom kam. In den ersten Jahren seines dortigen

Aufenthalts mag der lang vorbereitete Prozess in ihm

zur Reife gekommen sein. Freilich fehlen mir über

seine frühere Lebenszeit genügende Nachrichten.

Es scheint aber , als ob bis zu jenem römischen



Hans von Marees. 379

Aufenthalte mehr einzelne starke Züge an ihm her-

vorgetreten seien , als dass er schon eine so ge-

schlossene Persönlichkeit dargestellt hätte , durch

die er später eine so bedeutende Wirkung auf seine

Umgebung ausübte. Er sprach nur wenig von seiner

Vergangenheit ; nur ab und zu liess ihn ein aus-

gesprochenes Erzählertalent gern auf einzelnen Vor-

gängen seines Lebens verweilen. Mit grosser Ver-

ehrung hing er an dem Andenken seiner Mutter,

die er früh verloren hatte; seinem Vater, der im

Jahre 1874 als hoher Staatsbeamter in Koblenz

starb, widmete er eine grosse Anhänglichkeit und

betonte stets dessen vielseitige und ausgezeichnete

geistige Bedeutung. Gleichwohl war aus manchen

seiner Äusserungen zu schliessen, dass er schon in

früher Jugend einen starken Gegensatz zwischen den

Entwickelungsbedürfnissen seiner Natur und den

äusseren Bedingungen empfunden hatte, unter denen

er heranwuchs. Dies musste sich steigern je mehr

er aus der häuslichen und heimatlichen Enge hinaus-

trat und in den weiteren Kreisen des Lebens nach

den Bildungselementen suchte , deren er für seine

künstlerische Anlage bedurfte. Sein Talent war

schon zu tage getreten, während er in Koblenz das

Gymnasium besuchte ; dort hatte er seinen ersten

Unterricht genossen. Im Jahre 1853 ging er nach

Berlin und arbeitete bei Steffeck. Nachdem er in

den Jahren 1855 und 1856 seiner Militärdienstpflicht

in Koblenz genügt hatte, ging er nach München, und

man irrt wohl nicht in der Annahme, dass er in den

acht Jahren, die er hier zubrachte, zuerst zu einem



380 Hans von Marees.

männlichen Selbstbewusstsein erstarkte , und sich

der Welt gegenüber nicht nur als ein Empfangen-

der, sondern auch als ein Leistender empfinden lernte.

Marees mag damals in jener schönen Lebens-

periode gewesen sein, in der der Mensch in seinem

Inneren allerhand Kräfte sich regen fühlt, in der er

sein Streben als ein unbegrenztes empfindet, weil

er über das, was er seiner Natur nach erstreben

muss , noch im Unklaren ist. So trat er in die

künstlerischen Kreise Münchens ein und erwarb sich

bald den Ruf einer aussergewöhnlichen Begabung.

Es ist kein Grund vorhanden, hier auf die Zustände

einzugehen, die Marees in München vorfand; seine

spätere Entwicklung beweist, dass er bestimmen-

den Einflüssen dort nicht unterworfen gewesen ist.

Seine Stellung zu den Bestrebungen und Leistungen,

in deren Mitte er sich so lange aufhielt, war offenbar

eine ganz andere , als diejenige seiner Genossen,

selbst derjenigen , die mit ihm im Kampf gegen

Anerkanntes verbunden waren. Diese gehörten mit

allem Widerstand gegen Hergebrachtes , mit aller

Neuerungssucht doch ihrer Umgebung an und

suchten keinen anderen Schauplatz, auf dem sie

ihr Leben hätten aufbauen mögen. Marees blieb

immer ein Fremdling in dieser Welt. Ob er damals

schon voraussah, dass er aus ihr ganz würde aus-

scheiden müssen, um der eigentlichen Bestimmung

seiner Natur gerecht werden zu können , das ist

schwer zu beurteilen. Er lebte in ihr , aber sie

gewann für ihn kaum eine andere Bedeutung, als

dass sie ihm eine Zeitlang Gelegenheit gab, sein



Hans von Marees. 381

Talent zu erproben. Während er , äusseren An-

regungen folgend , eine noch unstete Thätigkeit

entfaltete , wartete er die stille Entwickelung der

geheimen Kräfte seiner Natur ab , die dann mit

plötzlich auftretender Gewalt über sein ferneres

Leben bestimmen sollten. Man sieht aus jener Zeit

noch Studien und mehr oder minder fertige Bilder

von ihm in Münchener Ateliers, wohl aufbewahrt

und hoch geschätzt von ihren Besitzern, die damals

seine Studiengenossen waren. Man erkennt aus

ihnen , dass Marees der Förderung , die er von

seiner Umgebung hätte empfangen können , schon

entwachsen war ; und doch war er zu voller Selb-

ständigkeit noch nicht gelangt. Eine Vorliebe für

niederländische Kunst und ein Studium derselben

macht sich deutlich geltend.

Marees erfuhr hier an sich eine von den

Schwierigkeiten, die heutzutage der gesunden Ent-

wickelung selbständiger Begabungen entgegenstehen.

Er kam sich fremd und einsam vor inmitten von

Bestrebungen, die von der Kunst mehr oder minder

nur den Schein entlehnt hatten. Was ihm seine

Zeit, sei es als Belehrung, sei es als Vorbild bot,

wies er zurück, da es in keinerlei Zusammenhang
mit dem stand , was er als Drang nach künstle-

rischem Ausdruck in sich wahrnahm. Des Beispiels

für seine Überzeugungen, der Anregung und Nahrung

für seine Entwickelung bedürfend, musste er sich,

wie mancher andere, den Werken der alten Meister

zuwenden. Ihnen fühlte er sich innerlich verwandt,

hier fand er, was er bei seinen Zeitgenossen ver-



382 Hans von Marees.

geblich gesucht hatte. Und doch konnte dies nur

ein Notbehelf sein. Bei den alten Meistern in die

Schule zu gehen, wird ein wahrer Künstler nie auf-

hören
;
je selbständiger er wird, desto mehr wird er

ihnen verdanken können. Aber dem Lernenden

kann das Studium der Alten keinen Ersatz dafür

bieten, dass er nicht in einer Zeit echten, ursprüng-

lichen Schaffens geboren ist. Er muss es wie ein

Verhängnis empfinden, dass er sich mit seiner Sehn-

sucht nach Rat und Führung an jene Toten gewie-

sen sieht ; wieviel mehr würde es ihm genützt

haben, wenn er mit ihnen, unter ihnen seine Kräfte

hätte entwickeln können ! Im freien Wetteifer ge-

meinsamen Ringens würde er gelernt haben , der

sichtbaren Welt einen eigenen bildnerischen Aus-

druck abzugewinnen ; nun unterliegt er der Macht

bestimmter fertiger Werke, die ihm im Grunde doch

stumm und rätselhaft bleiben. Unwillkürlich büsst

er seine unmittelbare Beziehung zur Natur ein und

wird ein Nachahmer dessen , dem er doch niemals

gleichkommen kann. Wie viele erinnern in allen

ihren Werken eher an ihre unerreichten Vorbilder,

als dass sie etwas hervorbrächten, was, wenn nicht

an Vollendung , so doch an Selbständigkeit mit

jenen wetteifern könnte. Die Reminiszenzen nehmen

in der modernen Kunst einen nur allzu grossen

Raum ein. Auch Marees war in jenen Münchener

Jahren nicht frei davon. In einem Bilde , welches

aus dieser Zeit stammt und sich in der Sammlung
des Grafen von Schack in München befindet, ist die

Vorliebe für niederländische Kunst ebenso erkenn-



Hans von Marees. 383

bar , wie in jenen von seinen damaligen Studien-

genossen aufbewahrten Skizzen. Immerhin ist hier

von einer sklavischen Unterwerfung unter fremde

Vorbilder nicht die Rede ; ein starkes Naturgefühl

macht sich geltend, welches nur die Welt der Ge-

staltung noch nicht gefunden hat , in der es sich

zum Ausdruck hätte bringen können. Aus dem
Jahre 1860 oder 1861 wird ein Bild erwähnt, Schills

Tod darstellend ; dasselbe sei in Köln ausgestellt

gewesen und von der Kritik sehr ungünstig beurteilt

worden ; Marees habe schon damals jene starke Ab-

neigung gegen öffentliche Ausstellung seiner Bilder

bekommen, die ihm bis an seinen Tod eigen blieb.

Das Schicksal des Bildes ist mir ganz unbekannt;

es müsste merkwürdig genug sein , zu sehen , wie

Marees bei seinem rein künstlerischen Streben die

Schranken einer so bestimmten gegenständlichen

Darstellung zu durchbrechen gesucht haben mag.

Ein anderes Bild aus jener Zeit, dessen Gegenstand

ich nicht habe erfahren können, soll in Privatbesitz

in Mecklenburg übergegangen sein.

Im allgemeinen hat über den Resultaten von

Marees' Thätigkeit immer ein Missgeschick gewaltet;

es war dies nicht zufällig, sondern hing eigentüm-

lich mit Marees' besten Eigenschaften zusammen.

Bei seiner ausserordentlichen Arbeitslust und der

grossen Regsamkeit seines Geistes musste er sehr

viel hervorbringen , und man fragt sich vergeblich,

wo sich die Zeugnisse einer mehr als dreissigjährigen

Thätigkeit befinden. Wer ihm irgend nahe gestan-

den hat, der wird bemerkt haben , dass er mit der



384 Hans von Marees.

hohen Meinung , die er von dem hatte , was er

leistete, doch keinerlei Verliebtheit in seine eigenen

Leistungen verband. Ihm galt die Thätigkeit alles;

die Leistung war ihm nicht ein Endpunkt, sondern

nur ein Schritt auf dem Wege , den er ging ; war

der Schritt gethan, so sah er nicht mehr rückwärts,

sondern vorwärts. Was er um sich her erblickte,

musste ihm als ein sehr handwerksmässiger Betrieb

der Kunst erscheinen ; er sah, wie so viele die Be-

gabung, die ihnen von der Natur zu teil geworden

war , zu einer Fertigkeit ausbildeten und zufrieden

waren, wenn sie ihr Lebenlang mit immer gleichen

Leistungen ein immer gleiches oberflächliches Kunst-

bedürfnis befriedigen konnten. Ihm erschien der

künstlerische Beruf in einem ganz anderen Lichte.

Er wusste, dass er als Künstler in einer Beziehung

zur Natur stehe, die anderen fremd bleiben müsse

;

den Sinn seiner Thätigkeit konnte er nur in der

Entwicklung dieser Beziehung zu immer grösserem

Reichtum, zu immer höherer Klarheit erblicken.

Jede Leistung konnte ihm nur als ein Durchgangs-

punkt erscheinen, ihr Wert lag in ihrem Entstehen,

nicht in ihrem Vorhandensein. Er würde es als

eine Schwäche betrachtet haben, hätte er aus dem,

dessen eigentliche Bedeutung für ihn vorüber war,

einen Gegenstand dauernder Wertschätzung machen

wollen.

So konnte es keinen schlimmeren Feind seiner

Sachen geben, als ihn selbst; er hatte für die Auf-

bewahrung derselben nicht den geringsten Sinn

;

Studien und Zeichnungen häuften sich auf und lagen



Hans von Marees. 385

unbeachtet am Boden, bis sie gelegentlich vernichtet

wurden. Bei seinen verschiedenen Ortswechseln

nahm er wenig Bedacht darauf, was aus alledem

werden würde , was er zurückliess. Zuweilen ver-

schenkte er wohl einiges ; das meiste aber überliess

er seinem Schicksal, und so ist es zerstreut worden

oder zu gründe gegangen. Mit dieser Sorglosigkeit

in betreff der eigenen Leistungen hing es auch zu-

sammen, dass er jederzeit bereit war, seine Thätig-

keit anderen zu gute kommen zu lassen. Er zeigte

sich auch hier ausschliesslich beherrscht von dem
reinen sachlichen Interesse und hatte die seltene

Fähigkeit, sich selbst zu vergessen. Schon in seiner

Münchener Zeit wurde er oft von solchen zu Hilfe

gerufen, die sich selbst nicht weiter helfen konnten,

und es war bekannt genug, mit welcher Leichtig-

keit , Sicherheit und Überlegenheit er da eingriff,

das Richtige fand , wo der andere verzweifelnd

keinen Ausweg wusste. Scherzhaft nannten ihn

seine Genossen den Feldscher, weil er immer kom-

men musste, wenn ein energischer Eingriff nötig war.

Fiedler, Schriften über Kunst. 25



III.

Wer Marees in seiner Münchener Zeit gekannt

hat und ihn dann nach Jahren in Rom wiederfand,

der muss überrascht gewesen sein von der bedeu-

tenden Veränderung, die mit ihm vorgegangen war.

Er verliess München im Jahre 1864, um nach Ita-

lien zu gehen, und dort ist er mit verhältnismässig

kurzen Unterbrechungen geblieben bis zu seinem

Tode. Er stand damals offenbar vor jener inneren

Krisis , die jeder Strebende in sich erleben muss,

um zu voller Selbständigkeit und zum klaren Be-

wusstsein seiner Lebensaufgabe zu kommen. Es

ist entscheidend für ihn geworden , dass er gerade

in diesem Augenblicke die heimatlichen Verhältnisse

verliess und den italienischen Boden betrat. Wie
durch eine gewaltige Kluft sah er sich plötzlich von

den künstlerischen Zuständen getrennt, die ihn bis-

her umgeben hatten. Nun erst konnte er den Be-

strebungen seiner Zeit gegenüber zur inneren Frei-

heit gelangen, nun erst konnte sich ungehindert in

ihm alles das entwickeln, was seiner ganzen ferneren

Thätigkeit Inhalt und Wert geben sollte.

Mancher Künstler wandert nach Italien, und da

er sich herausgerissen sieht aus den Befangenheiten



Hans von Marees. 387

der Zeit , der er angehört , des künstlerischen Her-

kommens, in dem er aufgewachsen ist, enthüllt sich

ihm wohl "auch eine höhere Aufgabe, der zu dienen

er berufen sei. Aber die Erkenntnis erschreckt ihn

;

wie einen bösen Traum schüttelt er sie von sich

ab ; er flüchtet zurück auf den sicheren Boden, auf

dem er so viele andere zu Erfolg und Ruhm ge-

langen sieht. Keinen anderen Nutzen trägt er davon,

als dass er Bruchstücke italienischer Natur und

Kunst in seine Heimat mitnimmt , um sie für all

die sonderbaren Zwecke zu verwerten , denen er

seine Fähigkeiten dienstbar macht. Für Marees ge-

wann der Aufenthalt in Italien eine ganz andere

Bedeutung. Ihm waren von seinen Jugendgenossen

rasche Erfolge prophezeit worden. Das Schicksal,

dem seine Begabung nun anheimfiel , ist von man-

chen als eine Bestätigung der landläufigen Ansicht

benutzt worden, nach der dem nordischen Künstler

das Leben in Italien eher Schaden als Nutzen zu

bringen geeignet sei ; er entfremde sich seiner Hei-

mat und seiner Zeit; er gebe die natürlichen Be-

dingungen seiner Entwickelung auf und versetze sich

in eine künstliche Lage , in der er notwendig den

Zusammenhang mit den Bedürfnissen und Forde-

rungen der Zeit einbüsse; er vereinsame, und indem

er nur darauf aus sei, sich selbst genug zu thun,

verliere er den Massstab für das Verhältnis, in dem
seine Leistungen zu denen anderer und zu dem
geistigen Leben seines Volkes ständen. Was habe

der moderne Künstler in Italien zu suchen , was

könne er dort lernen? Die Zeiten seien auf immer
25*



3S8 Hans von Marees.

vorbei , in denen der Schönheitskultus , die Welt

reiner Formen dem Menschen ein Interesse ein-

flössen könne. Man sei mit ernsteren Aufgaben be-

schäftigt , man stehe vor tieferen Problemen. Nur

wo im Kunstwerke der Anteil an den geistigen

Strömungen der Zeit sichtbar werde , könne von

irgendwelcher Bedeutung die Rede sein. Nur in-

mitten seines Volkes könne der Künstler ergriffen

werden von den treibenden Mächten des Lebens

;

nur hier könne er zu dem Bewusstsein erstarken,

dass er selbst eine Macht sei, dass er die Einflüsse,

die er empfangen , wiederum zu Wirkungen auf

andere gestalten könne. Nicht ungestraft wende er

seiner Zeit, seinem Volke den Rücken, um zu der

Kunst einer fernen Vergangenheit , zu der Natur

eines fremden Landes zu fliehen. Seine Leistungen

würden als vereinzelte Erzeugnisse einer indivi-

duellen Begabung wohl gelten können; als notwen-

dige und wichtige Bestandteile würden sie sich aber

niemals in das Gesamtbild der geistigen Arbeit ein-

ordnen, die von der Zeit vollbracht werde.

So ernsthaft und anspruchsvoll dies von denen

vorgebracht wird , die sich im Besitze höherer Ge-

sichtspunkte zu sein rühmen, so gehört es doch zu

jenen oberflächlichen Wahrheiten, die sich in grosse

Irrtümer verwandeln , sobald man die gegebenen

Verhältnisse einsichtsvoll betrachtet. Freiwillig und

ohne Not wird sich keiner , der aussergewöhnliche

Kräfte in sich fühlt, in die Fremde und Einsamkeit

verbannen. Hätte die nationale Kunst, mit der man
sich brüstet, zu deren Dienst man jene Flüchtlinge



Hans von Marees. 389

zurückruft, nur einige innere Verwandtschaft mit

derjenigen der grossen Vergangenheit, wie glücklich

würden diejenigen sein , die das Verhängnis , mit

künstlerischen Anlagen ausgestattet , in unseren

Tagen hat geboren werden lassen. Hier aber giebt

man sich einer gewaltigen , bewussten oder un-

bewussten Täuschung hin. Wenn man mit Recht

betont, dass die Kunst damals in innigem Zusammen-

hange gestanden habe mit dem sie umgebenden

Leben , mit dem geistigen Gehalte der Welt , der

sie angehörte , so irrt man doch , wenn man meint,

es sei etwas damit gethan, dass man den Schaffen-

den hinweise auf Stoffgebiete, die aus ganz anderen

Gründen wichtig und bedeutend sind, als aus künst-

lerischen. Die produktive Thätigkeit jener Jahr-

hunderte ist nicht darum derjenigen anderer Zeiten

überlegen , weil in ihren Darstellungen so vieles

wiederzuerkennen ist , was damals die Gemüter be-

wegte , die Geister beschäftigte. Vielmehr ist sie

darum bedeutungsvoll, weil sie sich selbst, ganz ab-

gesehen von den Stoffgebieten , mit denen sie sich

unwillkürlich verband , als ein wesentlicher Inhalt

des geistigen Strebens jener Zeiten darstellt. Ihre

Wichtigkeit ist gar keine erborgte , sondern eine

ursprüngliche ; sie kann nur von denen erkannt

werden, die von jenem äusserlichen Zusammenhange

abzusehen vermögen. Jede echte Kunstübung wird,

welchem Inhalte sie auch zu gute kommen mag,

doch immer nur ihre eigenen Ziele verfolgen. Un-

bekümmert um die Forderungen, die im Namen der

zur Darstellung kommenden Stoffgebiete gestellt



390 Hans von Marees.

werden mögen , wird sie im Grunde doch nur da-

nach streben , sichtbares Sein überhaupt zu immer

bestimmterem und reicherem Ausdruck zu ent-

wickeln. Dies ist der Grundzug jener schaffens-

freudigen Zeiten. Neben allen den die Geister be-

wegenden Fragen erhob sich das Streben nach

Gestaltung zu selbständiger gleichberechtigter Be-

deutung. Was nur zu häufig von anderweitigen

Gebieten des Denkens und Handelns vorweggenom-

men wird , die Kraft zahlreicher und bedeutender

Individuen, die lebendige und verständnisvolle Teil-

nahme der Zeitgenossen , das kam der Kunst zu

gute. In dem künstlerischen Schaffen gelangte nicht

mehr bloss ein beliebiger Inhalt zu mittelbarer und

unzulänglicher Darstellung, vielmehr offenbarte sich

in ihm unmittelbar ein bestimmter Natur- und Welt-

inhalt, der nur in der Kunst zum Ausdruck zu kom-

men vermochte.

Nur der Umstand , dass der natürliche Sinn,

der den Denkmälern früheren Schaffens innewohnt,

zu gunsten von allerhand irrigen Deutungen miss-

verstanden worden ist, vermag es zu erklären, dass

man es wagt, die heutige Kunst mit derjenigen aus

den Blütezeiten der künstlerischen Entwickelung zu

vergleichen. Entsprang damals das gestaltende Schaf-

fen einem natürlichen , allgemeinen Bedürfnis , so

gleicht die heutige Kunst einem erborgten Gewand,

in das die Zeit sich zu kleiden bemüht ist. Was
kümmert Beschauer sowohl wie Künstler die aus

der Anschauung sich entwickelnde Beziehung zur

Natur , was jenes Eindringen in den Reichtum , in



Hans von Marees. 391

die Herrlichkeiten der sichtbaren Welt, welches nur

der bildnerischen Gestaltung gelingen kann? Selbst

wo die Kunst nur ihrem eigenen Prinzipe zu folgen

vorgiebt, wie in der naturalistischen Bewegung, ge-

horcht sie doch nur in sehr unverständiger Weise

einem Anstoss , der von einem ganz anderen Ge-

biete, dem wissenschaftlichen ausgegangen ist. Das

heutige Leben steht unter der Herrschaft ganz

anderer Mächte. Die Kunst , der Selbständigkeit,

des massgebenden Einflusses entbehrend, muss der

Zerrüttung verfallen ; sie ermangelt der inneren

Wahrheit, weil sie sich beständig aufgiebt, um For-

derungen gerecht zu werden, die von aussen an sie

gestellt werden ; sie tritt nicht selbstbewusst dem
Leben entgegen, um es ihrerseits mit einem neuen

Inhalt zu bereichern , vielmehr verliert sie sich an

das Leben und sieht nur zu , wo sie immer neue,

ihr fremde Interessen aufspüren kann, um sich ihrer

zur Erweckung eines Anteils zu bedienen , den sie

für sich selbst nicht zu erringen vermag. Was nützt

das natürliche Talent , wenn es gar nicht dazu ge-

langt , nach einem unmittelbaren Naturausdruck zu

suchen, wenn es vielmehr nur dazu ausgebildet wird,

die Darstellungsmittel für die verschiedenartigsten

Aufgaben zu beherrschen ? Die Hingabe an die zeit-

genössischen Interessen hat zu einem Vergessen des

ursprünglichen Sinnes alles künstlerischen Schaffens

geführt. Die gesamte im öffentlichen Leben stehende

Kunst ist zu einem Tummelplatz persönlichen Ehr-

geizes geworden ; der stille sachliche Ehrgeiz , aus

dem allein echte Leistungen entspringen können,



392 Hans von Marees.

scheint vernichtet. Bei allem vorgeblichen Reichtum

ist die heutige Produktion öde und einförmig. In

tausend Modifikationen treten immer nur dieselben

Kunstgriffe zu tage. Nur Gleichgültigkeit gegen die

Natur kann es möglich machen, dass mit einer durch-

aus unzulänglichen , erlernten oder erborgten For-

mensprache allen möglichen Bedürfnissen nach Dar-

stellung , Genuss , Unterhaltung immer und immer

wieder genügt wird.

Die Erkenntnis des inneren Gegensatzes zwischen

der Gegenwart und einer grossen Vergangenheit

kann selbst mit der freiwilligen Verbannung aus

dem Vaterlande nicht zu teuer erkauft werden. Und
Marees ward mehr als diese Erkenntnis ; ihm er-

wuchs aus der neuen Umgebung die Kraft, der

grossen Lüge modernen Kunsttreibens entgültig zu

entsagen. Dass er dies vermochte und der ge-

wonnenen Überzeugung unerschütterlich treu blieb

bis ans Ende, das ist einer der wesentlichen Züge

in dem Bilde seines Lebens. Als er sich, der Hei-

mat entrückt, auf dem Boden und unter den Zeug-

nissen einer vergangenen Blütezeit der Kunst fand,

da musste er zum erstenmale begreifen, dass er mit

aller seiner Begabung, mit all seinem Streben bis-

her doch nichts erreicht habe, dass er erst anfangen

müsse, einen Künstler im wahren Sinne des Wortes

aus sich zu machen. Er empfing von den Werken

jener grossen Vergangenheit eine ganz neue Lehre.

Sie erschienen ihm nicht mehr als vereinzelte Lei-

stungen, die, so wie sie waren, aller Produktion als

Muster und Vorbild dienen müssten. Er sah sie



Hans von Marees. 393

in der Zusammengehörigkeit ihres Entstehens , in

dem grossen Zusammenhange mit der Natur des

Landes, dem sie angehörten. Nun erst schien ihm

das Verständnis derselben aufzugehen ; er erkannte

in ihnen den immer neu gesuchten, in immer neuer

Weise gefundenen, zu immer höherer Wahrheit und

Vollkommenheit gesteigerten Ausdruck einer Be-

ziehung zur sichtbaren Welt, von der auch er sich

ergriffen fühlte. Es waren nicht mehr die einzelnen

Vortrefflichkeiten und Vollkommenheiten , die er

bewunderte, die er als Gegenstände des Studiums,

der Nachahmung betrachten zu müssen glaubte.

Alle Denkmäler jener grossen Zeit , von denen er

sich umgeben sah, wiesen ihn darauf zurück, dass

damals der menschliche Geist von dem mächtigen,

allgemeinen Verlangen erfasst worden war, das sicht-

bare Bild der Natur im künstlerisch gestalteten Aus-

druck zum klaren, überzeugenden Dasein zu bringen.

Jeder einzelne Meister , in dessen Werke er sich

vertiefte, war ihm nun nicht mehr bloss der Urheber

einer Reihe bewunderter Schöpfungen. In der indi-

viduellen Eigentümlichkeit eines jeden erkannte er

jenes allgemeine Verlangen wieder. Er sah, wie der

einzelne, teilnehmend an dem allgemeinen Ausdrucks-

bedürfnis
, sich zu der Natur in einem besonderen,

nur ihm eigenen Verhältnis befand , wie sich dieses

Verhältnis in seiner bildenden Thätigkeit entwickelte

und in einzelnen Leistungen zu seinem klarsten und

höchsten Ausdruck steigerte.

Es musste in Marees' Thätigkeit unwillkürlich

ein Stillstand eintreten. Er stand in jenem Lebens-



394 Hans von Marees.

alter, in dem es bei jedem Menschen mit den ersten

Illusionen vorbei zu sein pflegt. Hatte er sich im

Vollgefühl seiner Begabung den Sieg leicht gedacht,

den er im Leben zu erringen hoffte , so fasste er

nun das, was zu thun war, näher ins Auge und sah

ein, dass derjenige, in dem den herrschenden Über-

zeugungen und den anerkannten Leistungen ein

Widersacher erstehen solle , zu einer ungeheuren

Anstrengung und zu dem Opfer seines Lebens be-

reit sein müsse. In demselben Augenblicke, in dem
es ihm klar wurde , eine wie schwere Stellung ihm

seine innerste Überzeugung der Welt gegenüber

anwies , begriff er zugleich , dass er zunächst noch

an sich selbst eine grosse Arbeit zu verrichten habe,

um seiner Aufgabe gewachsen zu sein. Er musste

zu der beschämenden Einsicht kommen , dass er

noch gar nichts sei und könne. Was sollte es

heissen , dass er mit zeitweiligen , unzusammen-

hängenden Äusserungen einer überraschenden Be-

gabung leichte Siege über Unfähigkeit und Mittel-

mässigkeit errungen hatte ? Konnte er doch nichts

in die Wagschale legen, wenn er sich mit denen

verglich , die ihm nun erst auf ihrem heimatlichen

Boden in ihrer ganzen Bedeutung verständlich wur-

den. Und zugleich musste ihn das wunderbare

Land, in das er eingetreten war, auf das mächtigste

anregen. Man erkennt aus seiner ganzen späteren

Thätigkeit, dass er nach Italien hatte kommen müs-

sen, um zu der sichtbaren Welt in eine grosse, zu-

sammenhängende Beziehung treten zu können. Seine

bisherigen Leistungen bekundeten doch nur jenes



Hans von Marees. 395

Suchen nach irgend einem Punkte , an dem das

künstlerische Ausdrucksbedürfnis in ein vorüber-

gehendes Verhältnis zu der Natur treten konnte

;

in allem Späteren erkennt man die Entwicklung

einer Welt der Gestaltung, die der Natur nur durch

diese einzige Individualität abgewonnen werden sollte.

Marees musste inne werden , dass ihm erst hier in

Italien aus den äusseren Anregungen, die er empfing,

und aus den tiefsten Anlagen seines Wesens die

Welt entstehen sollte, durch deren Ausdruck er zu

einem Künstler im wahren und grossen Sinne des

Wortes werden könnte.

Damals mögen bei Marees Augenblicke er-

hebender Erkenntnis mit tiefer Niedergeschlagenheit

gewechselt haben. In die Freude, eine künstlerische

Wiedergeburt an sich zu erleben, musste sich man-

cher Wermutstropfen mischen. Er war nun einmal

in die Zeit gebannt, in der er geboren war ; nur zu

deutlich wurde er auf Schritt und Tritt daran ge-

mahnt , dass er mit dem ganzen Streben seiner

Natur allein stehe. In ihm selbst ging die gewalt-

samste Erneuerung vor , und , indem er den neuen

Boden noch nicht gefunden hatte, auf dem er hätte

festen Fuss fassen können, musste er quälender Un-

sicherheit anheimfallen. In die inneren Kämpfe, die

er damals durchlebt haben mag, hat wohl niemand

einen tieferen Blick gethan. Ein merkwürdiges Brief-

fragment liegt mir vor, welches aus jener Zeit stam-

men mag. Marees schreibt an einen ungenannten

Freund

:

,,Es ist schon lange her , dass Sie nichts mehr



396 Hans von Marees.

von mir gehört haben ; so sehr es mir Herzens-

bedürfnis ist , mich Ihnen auszusprechen , so war

doch diese lange Zeit hindurch meine Stimmung so

unglücklich, mein ganzes Sein von Zweifeln so hin

und her geworfen, dass ich Ihnen den unglücklichen

Anblick eines so zerrissenen Daseins ersparen wollte.

Wie ein Ahasver ohne Ruhe , ohne Rast schweifte

ich umher , wenn auch nicht mit den Beinen , so

doch mit dem Geiste. Tausendmal sagte ich mir

:

sei Mann , arbeite und konzentriere dich in der

Arbeit. Jawohl, das ist leicht gesagt , doch schwer

gethan. Du brauchst nur zu wollen , sagte mir

schon mancher, und du wirst Berge umstürzen. Wer
wollte nicht ? Der, wer weiss, was er will, hat die

halbe Arbeit gethan. Wollen und nicht wissen was:

da haben Sie das Geständnis , welches sich denn

nun doch meiner geängsteten Seele abringt. Mit

Recht schelten Sie meinen Mangel an Vertrauen,

auf das Sie mehr wie gerechten Anspruch haben.

Ach , ich kann es nicht verhehlen , dass oft mich

die tiefste Traurigkeit befällt , denke ich daran zu-

rück , wie frisch, kühn und offen ich meine Lauf-

bahn begann. Ich hielt mich von der Natur für

einen Mauerbrecher bestimmt und gedachte , durch

Geradheit und unbeirrtes Urteil auf den Pfad zur

Wahrheit zu gelangen. Die Zeit galopiert vor-

wärts , wie zu allen Zeiten , die Menschen jedoch

von heutzutage bemühen sich , der Zeit den Rang

abzulaufen ; es ist ein Rasen von heute zu morgen,

wie es die Welt noch nicht gesehen. Ich armer

Hinkender komme nicht mit , ich bin schon längst



Hans von Marees. 397

stehen geblieben , wenn möglich sogar rückwärts

gekröpelt. Wozu aber auch die furchtbare Eile,

wohin zum Teufel will denn alle Welt, wohin? Ich

weiss es nicht. Doch scheint mir, am Ende werden

die Leute einsehen, dass sie sich mit aller Eile die

gegönnte Frist ums Zehnfache verkürzt haben. Aha,

schon wird mir klar , was ich will , ich will leben,

ich will das Leben als ein Göttergeschenk ansehen

(was es ja auch in der That ist) und will es wert

halten und schonen ; es soll mir eine unerschöpf-

liche Quelle der Beschäftigung bieten
,

jede neue

Minute soll mir eine ungekannte Seite dieses köst-

lichen Geschenkes zeigen. Es handelt sich nur

darum , wie das anfangen. Ich bin kein Prophet,

ich kann nicht vorhersagen , was geschieht , nicht

wissen, wie das Ungekannte auf meine Handlungs-

weise einwirkt. Aber ich kann mir vornehmen,

was ich nicht thun will ; dazu ist die Vergangenheit

da und die Erfahrung. Dieses gestattet mir noch,

ihr Hören , damit ich mich dann gereinigt und be-

freit eurem Dienste widmen kann.

„Schon wieder ist ein Tag dahin, kein müssiger

zwar, doch wiederum hat er gezeigt, wie wenig die

Vorsätze der Menschen gelten. Schon in der näch-

sten Minute , dass wir den Vorsatz geboren , sün-

digen wir auch dagegen. So wie unser Erdball sich

täglich dem Lichte zuwendet , und sich dann doch

wieder abwendet, so bewegt sich auch der Mensch

fortwährend im ewigen Kreislauf vom Guten zum
Bösen. Soll es denn dem Menschen nie gelingen,

das Licht, was er sieht, in unabänderlicher Klarheit



398 Hans von Marees.

zu sehen ? Ist der Tag nur dazu da, um der Nacht

Platz zu machen?"

„Doch ich glaube fest und unbeirrt, dass, mögen

unsere Fehler , Mängel und Schwächen noch so

mannigfach und gross sein, mag es uns auch nicht

gelingen, dieselben von uns abzuschütteln, ich glaube

doch , dass bei einem getreuen Streben ein Gran

des Guten erlangt werden muss , und wenn es nur

ein Minimum wäre , es ist genug , um im rechten

Boden tausendfältige Frucht zu tragen.



IV.

Marees hätte den inneren Erschütterungen, von

denen jene Krisis seines Lebens begleitet war , er-

liegen müssen, wenn er sich nicht zur Arbeit empor-

gerafft hätte. Dies that er mit seiner ganzen Kraft.

Dem Eintritt in Italien folgten lange Jahre einsamen

Schaffens, in denen sich die Entwickelung der neu-

gewonnenen Ideale vollziehen sollte. Und nun be-

gann für ihn der eigentliche tragische Konflikt, der

Kampf seines dem höchsten Ziele zugewendeten

Wollens gegen die Unzulänglichkeit seiner Kräfte.

Diesen inneren Feind sollte er niemals überwinden.

Schon als ihm seine Aufgabe in ihrer Grösse vor

Augen zu treten begann, musste ihm bange werden,

ob er sie würde erfüllen können. Es fehlte ihm

nicht an Zutrauen zu sich selbst, an Beharrlichkeit,

an Mut , alles dem einen Zwecke zu opfern ; aber

war ihm die Erkenntnis nicht zu spät geworden ?

Besass er die Kraft, nicht nur die äusseren, sondern

auch die inneren Schwierigkeiten zu überwinden, die

daraus entsprangen, dass er einem falschen Bildungs-

gange unterworfen gewesen war , dass er auf kein

entgegenkommendes Verständnis , sondern nur auf



400 Hans von Marees.

Widerspruch und Widerstand rechnen konnte ? Ge-

hörte er zu den Glücklichen, die, unbekümmert um
das, was um sie herum vorgeht, nach nichts anderem

streben, als danach, sich selbst genug zu thun, und

die auch so veranlagt sind, dass sie ihre stetig fort-

schreitende Entwickelung in klaren und vollendeten

Leistungen zum Ausdruck zu bringen vermögen ?

Oder gehörte er zu jenen grossen Naturen, die sich

unbedingt Platz zu schaffen vermögen, deren Kräfte

zu wachsen scheinen in dem Kampf, den sie gegen

den zähen Widerstand des Irrtums, der Mittelmässig-

keit , der Gleichmütigkeit zu führen haben ? Wenn
er sich Rechenschaft gab über sich selbst, über die

Mittel, die ihm zu Gebote standen, um sein Lebens-

werk zu vollbringen, so mochte er sich wohl manch-

mal verzweifelnd eingestehen, dass er einen Kampf
beginne, aus dem er nicht als Sieger hervorgehen

werde. Wer mochte im Grunde mehr als er selbst

die inneren Hindernisse erkennen , an denen seine

Leistungen scheitern mussten, noch ehe der Pr-ozess

künstlerischer Gestaltung bis zu einem klaren über-

zeugenden Abschluss durchgeführt war. Wenn er

dem Widerstände der Welt das Bewusstsein höherer

Einsicht entgegenzusetzen hatte , so versagte ihm

doch die Kraft, diesen Widerstand zu brechen. Er

verzehrte sich im Kampfe gegen die Mängel der

eigenen Begabung, und da wo der Kampf, nach

aussen gewendet , eine befreiende Wirkung hätte

haben können , sah er sich auf sich selbst zurück-

gewiesen. Er war sich mit Recht bewusst, dass er

in wesentlichen Dingen mit denen in die Schranken



Hans von Marees. 401

treten könne , die er als seine Vorbilder verehrte

;

er kannte die Überlegenheit seines Strebens über

die Irrgänge seiner Zeitgenossen ; er fühlte seine

Zugehörigkeit zu dem Reiche echter und grosser

Kunst ; und dass ihn die Natur, die ihm so viel ge-

geben hatte, von der Schwelle dieses Reiches doch

immer und immer wieder zurückwies , das machte

sein Schicksal zu einem tragischen.

Wer sein rastloses Schaffen in diesen langen

Jahren nur einigermassen verfolgen konnte , der

musste erstaunen über den Reichtum der bildne-

rischen Gestaltungen, die unter seinen Händen ent-

standen ; eine ganze Welt der Phantasie that sich

auf und Bild auf Bild trat in der Herrlichkeit un-

mittelbarer Erfindung hervor. Und alles dies sah

man wieder verschwinden, zu gründe gehen. Unter

denselben Händen , die alle diese Schöpfungen so

leicht an das Licht hervorriefen , verdunkelte sich

allmählich wieder deren Klarheit ; anstatt sich immer

grösserer Vollendung zu nähern , schienen sie sich

immer weiter von einer solchen zu entfernen ; ihr

Urheber verliess sie , um an neuen Entwürfen das

alte Spiel immer von neuem zu wiederholen. Er

musste schwer unter einem inneren Zwiespalt leiden;

das feste Vertrauen auf ein endliches Gelingen gab

ihm die erhebende Kraft zu immer erneuter Thätig-

keit, und immer wieder sah er sein Selbstvertrauen

zu schänden werden. Dieser Zwiespalt hat sein

Dasein von jener Zeit an, als er in Italien sich zu-

erst seines künstlerischen Berufes in vollem Masse

bewusst wurde , bis zu seinem Ende beherrscht.

Fiedler, Schriften über Kunst. 26



402 Hans von Marees.

Hier lag das eigentliche Geheimnis seines Lebens.

Viele sind ihm im Laufe dieser Zeit nahe getreten,

auf viele hat seine bedeutende Persönlichkeit , sein

anregender Verkehr dauernde Wirkungen ausgeübt;

viele haben sich der seltenen Eigenschaften seines

Charakters, seiner reichen und vielseitigen Begabung

erfreut: nur wer in jenen tiefsten Grund seines

Lebens eingedrungen war, durfte sich rühmen, ihm

innerlich nahe getreten zu sein. Er hat in späteren

Jahren oft darüber geklagt, dass gerade er , der so

sehr zur Heiterkeit und zum Lebensgenuss bestimmt

sei , dazu verurteilt schiene , die Rolle eines Unzu-

friedenen und Entsagenden zu spielen. Alle , die

ihn kannten, wussten es aus Erfahrung, dass er sich

gern den heitersten Stimmungen hingab , dass er

übermütiger Ausgelassenheit fähig war
;

gleichwohl

blieben sie sich immer bewusst, dass Frohsinn und

Lebensfreude nicht die Grundstimmung dieser Natur

bildeten ; ihrem Blick enthüllte sich nur zu oft ein

tiefer Ernst und der Druck eines schweren Schicksals.

Wenn Marees auch wenig geneigt war , über

die Vorgänge in seinem Inneren zu sprechen , so

kommen doch in seinen Briefen ab und zu Äusse-

rungen vor, die einen Blick gestatten in die seeli-

schen Kämpfe, denen er ausgesetzt war. Ich lasse

hier eine Reihe solcher Briefstellen folgen ; dieselben

verteilen sich auf eine lange Reihe von Jahren und

reden eindringlicher, als alle Schilderungen.

„Auch gäbe es wohl manche Entschuldigung

für mein absonderlich scheinendes Wesen. Vor



Hans von Marees. 403

allen Dingen befinde ich mich ja in einem fort-

währenden Kampfe zwischen Tod und Leben , den

ich auskämpfen will, muss und wahrscheinlich auch

kann. Von äusserlichen Dispiaceri zu sprechen, ist

nicht meine Art, obwohl ich deren genug habe;

aber der Hauptfeind des inneren Glückes steckt in

mir selbst, das kann ich nicht verhehlen. Empfäng-

lich, empfindlich und reizbar, habe ich in den letz-

ten Jahren immer auf und nieder geschwankt zwi-

schen Begeisterung, Selbstvertrauen, Überzeugung,

Schwarzsehen und gar Verzweiflung. Ich muss mich

in allen dies'en Dingen massigen , wenn ich in den

sicheren Hafen laufen will und ich glaube auch

schon Fortschritte in dieser Beziehung gemacht zu

haben. Es ist wahr, um das Beste zu leisten (und

zwar will ich nicht mehr als das , was in meinen

Kräften steht, aber das ganz), bedarf es eines steten

Zusammenraffens und einer fortwährenden Vorstel-

lung des Besten, um ohne Selbsttäuschung handeln

zu können. Es ist der Weg, der zur Erkenntnis

führt, aber er ist sauer. Freilich kann man mir

nicht mit Unrecht vorwerfen, dass ich die natürliche

Wirklichkeit zu sehr über meinen Bestrebungen aus

den Augen gelassen habe. Verteidigen kann ich

mich nicht , aber auch nicht ändern ; an ein Rück-

wärts will und kann ich nicht denken ; und wenn

man mir mit dem Tode drohen wollte , ich könnte

mich nicht ändern. Aber die Folgen werde ich,

denke ich, wie ein Mann ertragen ; und erreiche ich

nur einen kleinen, kleinen Teil meines Wollens, so

beweist das denn doch schon , dass ich auch mit

26*



404 Hans von Marees.

beiden Füssen in der Wirklichkeit stehe und kein

sentimentaler Träumer bin. Das Wörtchen ,fast'

muss ich streichen können , dann habe ich schon

etwas. Die dazu nötige Beharrlichkeit und Ent-

schlossenheit besitze ich. Mein Mut nimmt zu statt

ab , und zugleich , was auch etwas wert ist , meine

Gesundheit. — Ich habe Zeiten, wo ich die Einsam-

keit über alles liebe , weil ich gerade in ihr am
besten verkehren kann mit denen ich sympathisiere.

Erinnerung und Phantasie, die eng zusammenhängen,

werden in ihr lebendig. Die wahre Produktion ist

die Quintessenz des Erlebten und Erfahrenen. Wem
dies gelingt, der lebt zweimal, was bei diesem kurzen

Leben doch nicht übel ist, und wem es gelingt, dies

mit der höchsten Kraft und in allgemein verständ-

licher Art zu thun, der lebt fort in seinen Werken."

„Meine Illusionen kennen Sie ja; es sind die

eines Menschen , der von frühester Jugend sich in

den schwersten Kämpfen mit seiner Umgebung, mit

sich selbst und mit der Existenz befand, der äusser-

lich verhärtet, doch noch empfindsam genug ist."

„Und wenn ich lerne , mich mit Ruhe in die

wirkliche, greifbare Welt zu schicken, so wird auch

meine Thätigkeit von dem Erfolge gekrönt werden,

wie ihn gerade nicht der Ehrgeiz , sondern (sozu-

sagen) das Herz wünscht."



Hans von Marees. 405

,,Es handelt sich ja auch nicht darum, von der

Welt eine Genugthuung zu erhalten, sondern so viel

wie möglich sich selbst genug zu thun."

„Doch Mut, was kann alles Kopfhängen helfen.

Freiwillig würde ich mich erst dann diesem Dasein

empfehlen, wenn es mir nicht mehr erlaubt und in

keiner Weise möglich wäre, meine Bemühungen zum

Abschluss zu bringen. Man muss Ausdauer und

Beharrlichkeit allerdings bis zum Unglaublichen üben

können, sonst ist man eines hohen Zieles nicht wert.

Auch so nur ist es möglich, scheinbar Unmögliches

möglich zu machen. Ausser meinen wenigen wirk-

lichen Freunden und meinem alten Vater ist nie-

mandem an meinem Schicksal etwas gelegen , und

sollten meine Sachen jemals schief ausgehen, so trifft

es doch nur mich, und das ist ein grosser Trost."

„Mir wird es schwer, die Folgen der Vergangen-

heit zu überwinden und auszulöschen , und doch

hängt davon bei mir die einzige Möglichkeit einer

Zukunft ab."

„Was Du von M. schreibst , freut mich sehr

;

ich wünsche ihm , so wie jedem , der sich nicht so

machen will, wie die Welt es haben will, glücklichen

Erfolg. Die Welt , die Gesellschaft , oder wie man
es auch nennen will, duldet es nämlich nicht, wenn
einer über sie hinausstrebt, und wehe dem Unglück-

lichen, der es thut. Denn keine seiner allen Men-



4()(3 Hans von Marees.

sehen gemeinen Schwächen wird ihm ungestraft

dahingehen. Das Gute , das doch alle Fehler gut

macht und überdauert (sei es noch so klein) , wird

ja selten und nur spät anerkannt."

„Die Zeiten sind schlecht, und die Kunst wird

immer mehr brach liegen. Und leider liegt fast die

einzige Hoffnung für eine bessere Zukunft derselben

darin , dass sie in dem heutigen verrotteten Ge-

schmack und albernem Dilettantismus gänzlich er-

sticke. Das Unkraut ist zu hoch aufgeschossen, als

dass gesunde Keime gesehen und gepflegt werden

könnten.

Die gänzliche Beziehungslosigkeit zur Aussen-

welt wirkt allerdings lähmend genug und untergräbt

die Thatkraft. Immer wieder von neuem bedarf es

eines heldenmütigen Elans , immer wieder entrollt

der tückische Marmor. Wenn unter solchen Um-
ständen ähnlich Gesinnte sich nicht gegenseitig för-

dern und halten wollten, so wäre das Unglück wirk-

lich gross , und man möchte Hoffnung und Arme
sinken lassen. Und doch sind leider auch von die-

ser Einsicht nur wenige durchdrungen."

Bei einem vorübergehenden Aufenthalt in

Deutschland schreibt er

:

,,Ich kann Ihnen gar nicht sagen, wie sehr mich

alles , was ich bis jetzt von Deutschland gesehen

habe, verstimmt. Wie erbärmlich ist das Treiben



Hans von Marees. 407

der Menschen , wenn man es in der Nähe besieht,

in wie engen Kreisen bewegt sich ihr Dichten und

Trachten und wie hasten und eilen sie sich, um aus

einem unerträglichen Zustand in den andern zu ge-

langen. — Der uns umgebenden Hast und Ungeduld

muss man um so grössere Ruhe und Geduld ent-

gegensetzen, und einen Vorsprung hat man ja doch

vor den Eilenden , wenn man keinen Phantomen

nachjagt, sondern weiss, dass Sympathie das einzig

reelle Gut ist, welches ein Mann erringen kann."

Ebenfalls aus Deutschland

:

,,Hier in der Heimat fühle ich nur , dass ich

heimatlos bin. Eine gute Dosis Mut und Uner-

schrockenheit, das ist das Kapital, mit dem ich mich

aufs neue in das Schiff meines Berufes wage."

Dann wieder aus Rom:
„Ihr Brief bestärkt mich ungemein in dem Ent-

schlüsse, immer reiner und grösser in der Gesinnung

zu werden. Davon hängt denn doch eben alles ab,

denn die Gesinnung ist es, die das Thun der Men-

schen lenkt, und in dieser kann man sich wirklich

vervollkommnen. Ich für mein bescheidenes Teil

weiss wenigstens , dass sich meine Kräfte immer

nach dieser Seite hin zu konzentrieren bestrebt

sind ; wie mich denn freilich meine eigene äussere

Lage immer wieder in diesen Weg drängt. Um zu

annäherndem Künstlertum zu gelangen, wie mühsam
muss man sich zwischen impotentem Epigonentum



408 Hans von Marees.

und unüberlegtem Virtuosentum durchdrängen ! Auch
sehe ich fast alle, von denen es sich überhaupt ver-

lohnt zu reden, bald nach der einen, bald nach der

anderen Seite schwanken."

,,. . . es ist etwas in mir, was mich immer und

immer wieder über jeden traurigen Zustand erhebt.

Und dieses Etwas ist nichts anderes, als meine un-

mittelbare Beziehung zum Reiche der Erscheinung,

wenn auch nicht ein Verstehen , so doch ein fort-

währendes Fühlen und Ahnen des Göttlichen, oder

wie man's nennen will , in der Schöpfung. Darum
kann ich auch, und wenn die ganze Welt den Kopf

dazu schüttelt, still und geduldig meinen Weg gehen,

und es däucht mir wohl der Mühe wert zu sein,

dass auch einmal einer sein ganzes volles Dasein

diesem Nachgehen hingebe. Die Gunst oder Un-

gunst der Zeiten kommt dann gar nicht mehr in

Betracht ; die endliche Errungenschaft wird von

nicht abzusehender Wirkung sein , nicht von ge-

räuschvoller, sondern positiver, folgenreicher. Mit

einem Wort , ich sehe ein endliches Ziel , mag es

nun nahe oder fern sein , das gilt ganz gleich ; es

handelt sich zunächst nicht darum, es zu erreichen,

sondern sich ihm zu nähern
,

ja es genügt schon,

den ernstlichen Willen zu haben , sich demselben

zuzuwenden.

Da wo die Natur am nachdrücklichsten wirkt,

tritt sie bei näherer Untersuchung äusserst be-

scheiden auf. (Die Natur ist immer bescheiden.



Hans von Marees. 409

Hamlet.) Und doch geht sie auch beim kleinsten

Dinge mit voller ganzer Kraft zu Werke.

Wer den Sinn dieser beiden Dinge erkennt, der

wird mich auch richtig beurteilen und wohl ein-

sehen , wie aufrichtig ich mich bemühe , in jeder

Weise den Andeutungen , die mir die Natur giebt,

zu folgen.

— Ich habe in Wahrheit kein Bestreben, mich

hervorzuthun , aber das vorhandene Kapital zu er-

halten und womöglich mit Wucher zu hinterlassen

halte ich für Pflicht. Es ist das freilich nicht so

leicht , um so mehr als mit dem jetzt Geltenden

und Herrschenden in keiner Weise zu rechnen ist,

ja das blosse Darandenken schon als absolut ver-

lorene Zeit zu betrachten ist. Der tieferen Einsicht

werde ich mich unbedingt beugen , denn ich kann

mir nichts Erfreuenderes und Beruhigenderes denken,

als einer ""solchen zu begegnen. Leider stösst man
fast allenthalben nur auf Trivialitäten , worauf nur

zu antworten man sich schämen muss."

„Ob Schweigen immer Gold sei, könnte wohl

bezweifelt werden.

Doch trotzdem glaube ich , wenigstens in der

Erringung der Ruhe fortzuschreiten , die zur Aus-

übung einer Kunst , die vor allen andern die stille

genannt werden kann, nötig ist.

Freilich bin ich überzeugt , dass meine Be-

strebungen mich immer weiter aus dem Getümmel

des modernen Wirrwarrs entfernen werden; doch



410 Hans von Marees.

ist damit noch nicht viel gewonnen. Wenn man
einmal wieder mit Menschen zusammenkommt, über-

fällt einen eine gelinde Verzweiflung , wenn man
sieht, wie sie das, was eigentlich natürlich, was ge-

sunder Menschenverstand ist , nicht sehen wollen.

Ich ärgere mich oft, dass ich mit meinen Ansichten

nicht mehr hinter dem Zaun halte , umsomehr da

ich weiss , dass das , was nicht von momentanem
Erfolg begleitet ist , in der Welt als Verrücktheit

erscheint. Aber Geduld und immer wieder Geduld."

„Einen geborenen Künstler würde ich den-

jenigen nennen, dem die Natur von vorneherein ein

Ideal in die Seele gesenkt hat, und dieses Ideal ist

es, was ihm die Stelle der Wahrheit vertritt, an das

er unbedingt glaubt , und welches zur Anschauung

der anderen , sich selbst zum reinsten Bewusstsein

zu bringen seine Lebensaufgabe wird. Dieses Wort

Ideal ist auch eins von denen , die vielfach miss-

verstanden werden können ; ich meine für den bil-

denden Künstler besteht es zunächst darin , dass

sich ihm alles in die Augen Fallende in seiner gan-

zen Fülle, in seinem Wert und als ein Unerschöpf-

liches zeige. Dadurch wird seine Geistesrichtung

schon früh bestimmt ; demgemäss entwickeln sich

die dazu nötigen Eigenschaften , Beschaulichkeit,

Nachahmungstrieb, Fertigkeiten u. s. w. auch bald.

Ich erinnere mich noch ziemlich genau, wie mir

in meinem fünften Jahre die Welt erschien, und wie

ich auch gleich diesen Eindruck bildlich zu resu-



Hans von Marees. 411

inieren versucht war. Von diesem Zeitpunkt an

begannen auch die Störungen. Denn kaum erweckt

man Aufmerksamkeit , so stellt sich auch der Ein-

fluss ein , der sich , wenn auch wohlgemeint , doch

in den meisten Fällen als eine Mauer zwischen In-

dividuum und Offenbarung stellt."

„Meinem Lebensprogramm werde ich treu blei-

ben
; und wenn ich auch, wie die Leute es nennen,

darüber zu gründe gehen sollte, so geschieht es mit

der Fahne im Arm. Doch denke ich an letzteres

nicht ; vielmehr denke ich, dass mein Verhalten sich

selbst rechtfertigen wird. Meine Kräfte sind noch

in keiner Weise vernutzt, im Gegenteil drängen sie

nach dem natürlichen Ausgangspunkte. Und wenn

auch von allen Seiten Hindernisse wie Pilze aus

dem Boden wachsen , schliesslich komme ich dar-

über hinaus. Und wenn ich mich nicht täusche, so

hat mir doch ein unablässiger Kampf auch einige

praktische Einsicht erworben. Meine Ziele sind

keine gemeinen und erstrecken sich vielleicht über

meine eigene unzulängliche Person hinaus. Es wird

mir gelingen , auch andere in meine Bestrebungen

hineinzuziehen , denn das ist notwendig ; und ich

habe den Mut, es auf mich zu nehmen, um so mehr

als ich mir, soweit es Menschennatur zulässt, einer

gewissen Selbstlosigkeit bewusst bin. Vielfach, auch

in näheren Kreisen , missverstanden , wohl durch

eigene Veranlassung, soll und wird sich doch alles

auf- und abklären, dazu lebt man ja. Wenn es



412 Hans von Marees.

auch nicht zu vermeiden ist , dass man öfters er-

mattet zusammenklappt , es thut nichts , es ist nur

Gelegenheit , sich zu grösserer Energie und Kraft-

entfaltung zu sammeln. Und was begangene Irr-

tümer anbelangt , wer wäre ohne solche in Kunst

und Leben vorgegangen? Das Resume bleibt, es

geht hinauf und vorwärts, wenn auch langsam."

„Wenn ich bedenke , wie lange es währt, ehe

sich Kunstwerke , Resultate , dem Sinne rein er-

schliessen , um so weniger erschrecke ich vor der

Zeit, die in Anspruch genommen wird, ehe sich das

Empfundene, Erkannte rein von der Seele ablöst."

„Ich habe das eigene Geschick, dass eine jede

künstlerische Phase bei mir mit dem grössten kör-

perlichen Unbehagen
,

ja oft mit Schmerzen ver-

bunden ist, wie bei einer schwangeren Frau. So

war ich in den letzten Tagen in einem recht un-

angenehmen Zustand , der mir fast das Leben zu-

wider machte, wenn mir nicht die Natur dabei aufs

neue in erfrischender Weise näher gekommen wäre.

Beruhigend wie nach dem Tage das Abendsonnen-

licht müssen schliesslich auch Kunstwerke im Leben

wirken. Ich werde das erreichen , aber ich darf

nicht von der Stange lassen , und muss mir mein

Terrain Schritt vor Schritt sichern."

„Es mag bis jetzt schon so die beste Art ge-

wesen sein , meine Kräfte im stillen zu üben und



Hans von Marees. 413

meine Erfahrungen nach manchen Seiten hin zu be-

reichern. Bleibt's jedoch so , so muss es zur Ver-

zettelung und endlich zur Erlahmung führen. Der

Hauptfeind der Kunstausübung bleibt doch immer

die Spekulation, und auf die bleibt man doch immer

angewiesen , wenn keine äussere Veranlassung zur

Herstellung eines Werkes vorliegt. Den bestimmten

Anforderungen von Ort und Gelegenheit lässt sich

bis zu einem gewissen Grad Genüge leisten, in der

alleinigen Konkurrenz mit den Werken der Schöpfung

muss man sich ewig als Stümper fühlen , und die

eigenen Thaten verwerfen."

„Ich sehe wohl ein , dass noch ein gewaltig

Stück Arbeit vor mir liegt, ehe ich meine Absichten

annähernd klar ausdrücken kann. Und ich bin auch

eigentlich froh , dass es so ist ; was würde einem

sonst in so entsetzlicher Isoliertheit Lebenslust und

Kraft verleihen?"

„Ich will sie (Not und Trübsal) gern ertragen,

wenn ich nur endlich die Peripherie des unglück-

seligen Kreises, in dem ich mich seit Jahren herum-

drehe, durchbreche."

„Was mich anbelangt, so habe ich, abgesehen

von der Wirkung einiger Sciroccotage, keinen Grund

zu Klagen , wie es denn mein Bestreben ist , mir

letztere überhaupt ganz abzugewöhnen. Würde es

mir nur endlich gelingen , aus dem Labyrinth der

Irrungen dahin zu gelangen, dass auch andere keinen



414 Hans von Marees.

Grund haben , über mich zu klagen. Oft will es

wohl sehr lächerlich erscheinen , dass es , um zu

wahrscheinlich höchst einfachen , beschränkten und

bescheidenen Resultaten zu gelangen , so grosser

Umstände und Umwege bedurfte. Doch lässt sich

mit dem Schicksal nicht rechten, oder vielmehr

lerne man, sich immer zusammen zu nehmen."

„Wenn doch der Wolkenschleier, der sich immer

wieder um Stirn und Augen legt , einmal definitiv

und für immer zerreissen wollte ! Heute hat man
einmal den klaren Blick des Verständnisses , doch

es fehlt die Eingebung, das andere Mal ist es um-

gekehrt. Kurz , ein wahrer Künstler bleibt selbst

vor allen Dingen Naturprodukt ; das ist der Grund,

warum dergleichen so selten sind."



V.

Anders als in diesen seltenen Augenblicken

offenster Mitteilung pflegte sich Marees im persön-

lichen Verkehr mit seiner Umgebung zu zeigen.

Auch seinen näheren Freunden gegenüber trug er

die unbedingteste Zuversicht zu dem Gelingen seiner

künstlerischen Absichten zur Schau. Die langen

Jahre unermüdlichen, entsagungsreichen Ringens und

Strebens schienen getragen von der unerschütter-

lichen Überzeugung dieses endlichen glänzenden

Sieges. Er schien beseelt von dem felsenfesten

Vertrauen auf die eigene Sache, von der Gewissheit,

dass der eingeschlagene Weg der richtige sei, dass

das lange Vorbereitete und völlig Ausgereifte schliess-

lich wie eine Offenbarung wirken werde. So stark

war die Kraft seiner Persönlichkeit, dass diese Über-

zeugung, die man an ihm wahrnahm, zu einer Macht

wurde über seine Umgebung. Wer an den seltenen

Mann herantrat , der wurde von dieser Macht er-

fasst , noch ohne von seinen Leistungen etwas ge-

sehen zu haben. Bis in seine letzten Lebensjahre

schlössen sich immer von neuem jüngere Künstler

an ihn an; sie unterwarfen sich seiner überlegenen



416 Hans von Marees.

Einsicht; sie wunderten sich nicht über die seltsame

Erscheinung einer Kraft, die sich zu allgemeiner,

grosser Wirksamkeit berufen glaubte und sich doch

selbst in die Einsamkeit verbannte ; sie beschieden

sich dabei, dass, wer einen so schweren Weg gehe

und ein so hohes Ziel vor sich habe , lange Zeit

brauche ; sie warteten geduldig , aber sie zweifelten

nicht einen Augenblick daran , dass der Zeitpunkt

kommen werde , wo das Ziel erreicht sei. Und
ebensowenig zweifelten sie daran , dass das Werk
des Meisters , wenn er es nur selbst für vollendet

erklärt habe, mit derselben überzeugenden Kraft auf

alle Menschen wirken müsse , mit der schon der

Urheber des Werkes auf den Kreis von Menschen

wirke, die ihn umgab.

Für denjenigen freilich, der Marees näher kannte,

gewann das zuversichtliche Benehmen , das er zur

Schau trug , einen besonderen Sinn. Wenn es ur-

sprünglich ein Schutz war gegen die Zudringlichkeit

Unberufener, so wurde es allmählich zu einem Schutz

vor den Zweifeln an dem eigenen Beruf. Wie hätte

Marees jenes Bewusstsein eines mit unzulänglichen

Kräften unternommenen Kampfes ertragen sollen,

wenn er nicht zu dem Mittel der Selbsttäuschung

gegriffen hätte ? Wie es ihm gelang , andere zu

überzeugen , dass er wirklich der sei , als den er

sich ihnen darstellte, so gelang es ihm auch, selbst

an sich zu glauben. Oft genug mag er das klare

Urteil darüber verloren haben, wo bei ihm die posi-

tive Leistungsfähigkeit seiner Natur aufhöre und wo
die Illusion über das von ihm Erreichbare und



Hans von Marees. 417

Erreichte beginne. Am merkwürdigsten trat dies

vor seinen Leistungen selbst zu tage. Zwar hielt

er lange Jahre sein Atelier verschlossen und ge-

stattete selbst seinen nächsten Freunden keinen Ein-

blick in seine Thätigkeit. Aber es kamen doch

Zeiten, wo er sein Atelier selbst Fremden öffnete.

Da war es denn unvergleichlich, wie sich aus dem,

was sich dem Auge darbot, und aus dem, was man
aus Marees' Munde hörte , allmählich ein wunder-

barer Eindruck entwickelte. Das eine war nicht

von dem andern zu trennen. Hatten die Bilder

etwas Unfertiges, Übertriebenes, gewaltsam Willkür-

liches, so verschwand dies alles und man glaubte

nur Vollendetes zu sehen. Marees vermochte mit

einer seltenen Beredsamkeit das , was man sah , als

dasjenige darzustellen, was er erstrebt hatte. Nicht

nur wurde man durch ihn belehrt, aus der oft selt-

samen und befremdlichen Erscheinung das wunder-

bare Gebilde seiner Phantasie herauszuerkennen

;

man wurde auch durch seine Worte hinausgeführt

über die Unvollkommenheiten, die dem Auge doch

nicht verborgen bleiben konnten. Indem der Ein-

druck der Rede es über den Augenschein davon-

trug, unterlag man der merkwürdigsten Täuschung

und man glaubte, in dem sichtbar Vorhandenen das

Geschilderte nun auch wirklich sichtbar zu besitzen.

Es kann darüber gar kein Zweifel obwalten,

dass Marees in solchen Augenblicken vollkommen

überzeugt war, den vollendetsten bildnerischen Aus-

druck für dasjenige erreicht zu haben , wofür ihm

der sprachliche Ausdruck in so reicher und ein-

Fi edler, Schriften über Kunst. 27



4 1

S

Hans von Marees.

dringlicher Weise zu geböte stand. Er unterlag

selbst der Täuschung, die er in anderen hervorrief.

Er drängte mit Macht jenes quälende Bewusstsein

eigenen Unvermögens zurück und stand vor sich

selbst als der vollendete Meister da, dessen Werke
seinen Namen unter die Namen der grossen Künstler

einreihen würden.

. Einem so eigentümlichen Vorgange gegenüber

gelang es denen , die Marees nahe standen , nicht

immer, dem Gebote wahrer Freundespflicht ganz

gerecht zu werden. Sie hatten doch allmählich die

Grenzen einer natürlichen Begabung erkannt, der

nach der Meinung des zu immer neuen Leistungen

sich Aufraffenden nichts unerreichbar sein sollte.

Sie sahen eine Natur übermenschlich ringen mit

Schwierigkeiten , deren Unüberwindlichkeit ihnen

nicht verborgen geblieben war ; sie konnten sich

nicht darüber täuschen, dass es Illusionen seien, die

diesem Ringen einen endlichen glänzenden Sieg vor-

spiegelten. Mit Staunen und Bewunderung , aber

auch mit Besorgnis sahen sie ihren Freund auf

einem gefährlichen Lebensgang. Immer bereit, sich

selbst, sein physisches, materielles, soziales Dasein

aufs Spiel zu setzen, hatte er auf dem steilen Weg
nach seinen hohen Zielen keine andere Stütze, als

den unerschütterlichen Glauben an die eigene Kraft,

der es vorbehalten sein müsse , über alle äusseren

und inneren Hindernisse zu triumphieren. Wer teil

an ihm nahm, musste vor dem Augenblicke zittern,

da nach so vielen fruchtlosen Versuchen die Kraft

der Selbsttäuschung erlahmen, die Stütze zusammen-



Hans von Marees. 419

brechen würde, die dieses Lebensgebäude gehalten

hatte.

Musste es nicht als die heiligste Freundespflicht

erscheinen , dem Freunde die Augen zu öffnen, so-

lange es noch Zeit war , ihn zu befreien aus dem
Banne der Täuschung, den Versuch zu machen, ob

man ihn nicht auf einen weniger gefahrvollen Weg
bringen könne ? Schien es doch , als ob schon die

Befolgung gewisser praktisch-technischer Ratschläge

genügen müsste, um dem immer wiederholten Miss-

lingen der hoffnungsreichsten Unternehmungen für

die Zukunft vorzubeugen. Es hat ihm nicht an

wohlmeinenden Freunden gefehlt , die ihm rieten,

sich zu bescheiden , seine Ziele weniger hoch zu

stecken , die Sicherheit des Gelingens höher zu

achten, als die Kühnheit des Strebens. Sich solchen

Ermahnungen ausgesetzt zu sehen, gehörte für ihn

wohl immer zu den bittersten Erfahrungen. Zu

entsagen war ihm unmöglich. Er schreibt einmal

an einen Freund: „Von Resignation bin ich weit

entfernt. Man muss Geduld und Beharrlichkeit wohl

von einander unterscheiden. Ersteres ist eine Weiber-

tugend , die andere aber meiner Ansicht nach die

männlichste der männlichen Eigenschaften. Ohne

ein bestimmtes , wenn auch oft fernes Ziel , ist sie

nicht denkbar, ohne die Kraft, alles Dazwischen-

liegende zu ertragen, nicht ausführbar. Viele lachen

über dergleichen und meinen , das klügste sei den

Augenblick zu nützen; diese bedenken nicht, dass

sie selber auf diese Weise von der Zeit vernutzt

werden, ehe sie es gewahr werden, und ihr Leben
27*



420 Hans von Marees.

arm und gewöhnlich dahinfliesst. Wenn aber der

Beharrliche sich endlich langgehegten Absichten

nähert, fängt für ihn eine zweite Jugend an, und

erreicht er sein Ziel auch nicht, so hat er doch nicht

wie eine Bestie gelebt."

Schroffere Zurückweisungen konnten nicht aus-

bleiben und Missverständnisse mussten sich zwischen

ihn und seine Freunde drängen. Diese empfanden

es schmerzlich, wenn sie mit all ihren Bemühungen
sich nur den Vorwurf zuzogen, einer strebenden,

hochfliegenden Natur ihren ohnehin schwierigen Weg
durch kleinmütige Bedenken noch mehr zu er-

schweren. Und doch hatte derjenige recht , der

diesen Vorwurf erhob. Denn man missverstand ihn,

und das ist das grösste, wenn auch das tagtägliche

Unrecht , was der Mensch dem Menschen zufügt.

WT

as man jenem rastlosen Kämpfer aus dem Schatze

der eigenen Einsicht , der eigenen Erfahrung sagen

konnte , das hatte er sich selbst oft genug gesagt

;

aber er wusste auch, dass er sich die Erfüllung ge-

wisser Forderungen, die seine Einsicht stellen musste,

nicht abzwingen konnte. Was ihm zu leisten be-

schieden war, konnte er nur leisten, wenn er sich

die Grenzen seines Könnens nicht immer vor Augen

hielt. Es musste ihn zur Verzweiflung bringen,

wenn gerade seine Freunde die wunden Stellen

seines Inneren aufrissen und die Illusion , die ihn

schützend umgab , zu zerstören suchten. Zu dem
ausserordentlichen Kraftaufwand , den seine Thätig-

keit erforderte , kam auch noch die peinliche Auf-

gabe, die Lebensbedingungen fortwährend verteidigen



Hans von Marees. 421

zu müssen , unter denen allein ihm sein Schaffen

möglich war.

Hätten Marees' Leistungen keinen Anspruch

darauf gehabt, für etwas Aussergewöhnliches zu gel-

ten, so würde man einem Dasein, welches einer be-

ständigen Täuschung über den eigenen Wert unter-

lag , keinen Anteil haben widmen können. Grund-

lose Illusionen verfallen der Lächerlichkeit. Aber

es fehlte Marees thatsächlich nur wenig , um sich

den grossen Künstlern vergangener Zeiten anreihen

zu dürfen. In ihm schien die Natur alle die köst-

lichen Elemente vereinigt zu haben, aus denen sich

eine echte und bedeutende künstlerische Erschei-

nung zu entwickeln vermag. Dass er nicht dazu

bestimmt war, sich zu einer vollendeten, abgeschlos-

senen Persönlichkeit auszugestalten , das benimmt

seinen Werken mit allen ihren Absonderlichkeiten

und Mängeln doch nicht ihren hohen bedeutungs-

vollen Wert. Inmitten einer Zeit äusserlicher Kunst-

übung bot er das Beispiel einer unmittelbaren Be-

ziehung zur Natur ; er stand ganz und voll auf dem
Boden, aus dem allein wahre Kunst emporwachsen

kann. Wer ihn recht verstand , der erwartete die

Rechtfertigung seines Thuns nicht erst an einem

schliesslich zu erreichenden Resultate : in seiner

merkwürdigen Thätigkeit selbst , die in immer er-

neuten Anläufen einem Ziele zustrebte , das zu er-

reichen ihr nicht bestimmt war , lag seine ausser-

ordentliche Bedeutung.



VI.

Will man den Inhalt der Thätigkeit bezeichnen,

die Marees entwickelte , seit er auf italienischem

Boden weilte , so muss man sagen , dass er unab-

lässig bemüht war, eine Form zu finden, in der sich

ein künstlerisches Verhältnis zur Natur unmittelbar

aussprechen konnte. Er schreibt einmal an einen

Freund : „In Dichtung und Kunst handelt es sich

darum, das Bedürfnis des Publikums, wohlverstanden

nicht die Anforderungen, zu befriedigen. Alle wahr-

haft grossen Geister sind allerdings diesem Bedürf-

nis stets zuvorgekommen und darum wirkten sie

überraschend. Man sollte übrigens glauben , wir

müssten das glücklichste Zeitalter haben, da keinem

vergangenen so viel Ergötzliches geboten war; doch

das Glück liegt nicht im Genuss , sondern in der

Mitteilung desselben. Schon viel wäre gewonnen,

wenn erst die Tonart , in der der Gesang ange-

schlagen werden soll, gefunden wäre. Wenn es nur

gelingt , diese zu finden , so haben wir schon viel

gethan." Den Anforderungen des Publikums sah

er nahezu die gesamte künstlerische Bethätigung

zum Opfer fallen ; das tiefliegende Bedürfnis der



Hans von Marees. 423

Menschen, das wusste er, konnte nur erweckt wer-

den , wenn abseits von jenen Anforderungen eine

ganz neue Welt der Gestaltung sich bildete.

Blickte er zurück auf die beiden Kunstgebiete,

die ihm in Italien so nahe traten , das antike und

das der Renaissance, so sah er auf jedem derselben

den ungeheuren Reichtum der Hervorbringungen

einem grossen gemeinsamen Zuge untergeordnet. In

aller Verschiedenheit der Erscheinungsweisen sprach

sich eine bestimmte, überall wiederzuerkennende Be-

ziehung zur Sichtbarkeit der Dinge aus. Er musste

die Künstler jener Zeiten, beneiden , die inmitten

einer so ausgeprägten Tradition aufwachsend, gleich-

sam mit der Muttersprache den unmittelbaren bild-

nerischen Naturausdruck erlernt hatten , in dem ihr

Darstellungsvermögen sich entwickeln sollte. Er ge-

wahrte, wie sie im sicheren Besitze einer bestimmten

Formensprache vor der Welt doch immer wieder

wie vor einem neuen Problem gestanden hatten; es

enthüllte sich ihm eine im höchsten Sinne besonnene

und doch zugleich von dem frischesten Naturgefühl

durchdrungene Thätigkeit. Wie anders verhielt es

sich in seiner eigenen Zeit. Unvorbereitet und rat-

los standen die Künstler vor der Natur im allge-

meinen und vor ihrer Aufgabe im besonderen. Selbst

die besten Leistungen blieben planlose und zusam-

menhanglose Versuche ; auch den hervorragenden

Begabungen war es unmöglich , nur annähernd die

überlegene Meisterschaft zu erlangen , zu der doch

selbst massige Talente in jenen glücklichen Zeiten

gelangt waren. Alles musste sich darum handeln,



424 Hans von Marees.

nur erst wieder an einen Anfang zu kommen , von

dem aus eine neue, grosse, zusammenhängende Ent-

wickelung des künstlerischen Gestaltens möglich sei.

Das war es, was Marees meinte , wenn er von der

Tonart sprach, in der der Gesang angestimmt wer-

den müsse. Und zugleich war ihm klar , dass es

mit der Erlernung jener alten Kunstsprache nicht

gethan sei, dass man den neuen Wein nicht in die

alten Schläuche fassen könne. Ihm bestand die

Kunst nicht in vorhandenen Kunstformen ; sie war

ihm eine Thätigkeit , die nur dann wahres Leben

besass, wenn sie sich in .selbständigen Äusserungen

unablässig erneuerte. Er fühlte sich jenen Alten

verwandt , weil er den Sinn ihrer Thätigkeit ver-

stand , weil er den geheimnisvollen Weg erkannt

hatte, auf dem jene von dem gemeinsamen Ausgangs-

punkte aus gerade zu ihren Kunstgebilden gelangt

waren ; er wusste, dass eine Wiedergeburt der Kunst

nur möglich sei, wenn man in gleicher Weise nach

nichts anderem trachte, als danach, den Reichtum

der Eindrücke im Kunstwerke zu dem Ausdruck

bestimmter Vorstellungen zu entwickeln. Aber er

war sich auch bewusst, dass er, wenn auch mit dem
gleichen Verlangen, doch als ein anderer der Welt

gegenüberstehe ; mit anderen Augen blickte er in

das Reich der Erscheinungen, und der künstlerische

Ausdruck, der für ihn die Bedeutung eines leben-

digen Naturbesitzes gewinnen sollte, musste sich in

einer ganz neuen individuellen Gestalt darstellen.

Was ihn zu einer so aussergewöhnlichen Persönlich-

keit machte, war nicht nur, dass er inmitten allge-



Hans von Marees. 425

meiner Verwirrung die Hauptaufgabe alles künst-

lerischen Gestaltens mit dem sichersten Instinkte

herausfand , sondern auch , dass er vermöge der

Selbständigkeit seines Wesens der unerschöpflichen

Natur gleichsam ein neues Geheimnis abgewann.

Die Gebilde , die unter seinen Händen entstanden,

wirkten auf andere wie eine neue Naturoffenbarung.

Es war die Arbeit seines Lebens
,
jenen anfänglich

noch dunklen Drang in unablässig gestaltender

Thätigkeit zu immer klarerem und reiferem Aus-

druck zu entwickeln. Nur wer seine immer erneuten

Versuche von diesem Standpunkt aus betrachtet,

kann ihnen trotz des Mangels an Vollendung, an

dem sie alle leiden, gerecht werden.

Marees befand sich mit der Aufgabe, zu deren

Lösung er sich berufen fühlte , vor einer eigentüm-

lichen Schwierigkeit. Jedes Werk der bildenden

Kunst leidet an Zweideutigkeit, die ihm sein dop-

pelter Inhalt , sein künstlerischer als bildnerischer

Naturausdruck und sein stofflicher als Darstellung

eines Gegenstandes oder Vorganges verleiht. So-

lange ein gesteigertes Kunstleben den künstlerischen

Rücksichten ihr unbedingtes Vorrecht wahrt, ist dies

für den Schaffenden bedeutungslos ; er wird mit

gleicher Bereitwilligkeit jedes Stoffgebiet ergreifen,

weil er auf jedem mit der gleichen Freiheit seinen

Zielen nachzugehen vermag. In unserer Zeit da-

gegen wenden sich gerade die ernsten Begabungen
— ich nenne nur Männer wie Feuerbach, Böcklin,

Thoma —• von der Darstellung alles dessen ab, was

das Zeitinteresse fordern würde. Es ist dies nur zu



426 Hans von Marees.

begreiflich, wenn man bedenkt, dass heutzutage die

Produktion von der Forderung gegenständlicher

Darstellung beherrscht wird. Die Zeit verlangt die

Beteiligung der Kunst an allen ihren Aufgaben, ohne

weiter danach zu fragen, wie die Kunst dabei ihren

eigenen Aufgaben gerecht werden kann ; sie nimmt

die Unfähigkeit in ihren Dienst , die zufrieden ist,

wenn sie um des Inhalts willen ihren anspruchs-

vollen Leistungen den Schein einer Bedeutung geben

kann. Die Kunst , die sich um ihrer selbst willen

entwickeln möchte, sieht sich unwillkürlich von den

Lebensgebieten verdrängt , die sich ihr ungesucht

darbieten würden. Dies musste auch Marees an

sich erfahren ; die Jahre waren längst für ihn vor-

über, in denen er es unternommen hatte, „Schills

Tod" zu malen. Die Gebiete, die ihn nun zur Ge-

staltung anregten, weisen darauf hin, dass er nach

Befreiung von stofflicher Bedingtheit trachtete. Die

antike Welt , einzelne Erzählungen der Bibel , die

Gestalten gewisser Heiligen, wie des hl. Georg, des

hl. Hubertus , des hl. Martin , waren es , die seine

Phantasie beschäftigten. Gegenstände wie „Urteil

des Paris", „Paris und Merkur", „Raub der Helena",

„Amazonenschlacht", „Raub der Sabinerinnen", „Nar-

ciss", spielten eine Zeitlang eine besondere Rolle in

seinen Plänen und Entwürfen. Dann ist es wieder

„Die keusche Susanna", die Erzählung aus der

Apostelgeschichte von dem Apostel Philippus und

dem Kämmerer aus Mohrenland , die ihn anziehen.

Es sind lauter Vorwürfe , bei denen das Interesse

an dem sogenannten Inhalt der Darstellung , d. h.



Hans von Marees. 427

an dem , was nicht in der Darstellung enthal-

ten ist , sondern sich nur von ihr aussagen lässt,

auf ein äusserst geringes Mass herabgedrückt er-

scheint.

Immerhin muss es als eine Art Notbehelf an-

gesehen werden, wenn der Künstler, um nicht dem
gegenständlichen Interesse zu verfallen , Vorgänge

darstellt, die vergangenen Epochen des Kulturlebens

angehören ; wenn er auch innerhalb solcher Stoff-

gebiete eine grosse Freiheit der Bewegung hat , so

erweckt er durch seine Darstellung im Beschauer

doch unwillkürlich das Bedürfnis, jene vergangenen

Welten zu neuem Leben erweckt zu sehen ; er selbst

wird sich von dem Versuch einer künstlichen Zurück-

versetzung in vergangene Denk- und Empfindungs-

weisen nicht freihalten können, und da er nun doch

einmal ein Kind seiner Zeit ist , so wird eine Art

von Unwahrheit entstehen , eine Verkleidung , die

wiederum dem unmittelbaren Naturausdruck hinder-
I

lieh ist.

Marees mochte dies empfinden, und so ver-

liess er auch diese Gebiete mehr und mehr , um
sich eine ganz unabhängige Phantasieform zu schaf-

fen, in der er seine eigenste Naturanschauung zum
Ausdruck bringen konnte. Dies hat unbedingt

den Mittelpunkt seines Schaffens gebildet; hier er-

scheinen seine Kräfte zur höchsten Leistung an-

gespannt, seine Werke werden hier am bedeutungs-

vollsten.

Auch andere Künstler suchen und finden wohl

ihre Befriedigung darin , ihr Darstellungsvermögen



428 Hans von Marees.

in den Dienst einer Einbildungskraft zu stellen, die

über die gegebene Wirklichkeit hinausgeht. Es

giebt unter ihnen höchst merkwürdige und an-

ziehende Erscheinungen; angeregt von einem innigen

Naturgefühl, bilden sie scheinbar im Sinne der Natur

weiter und führen unserem Auge Gestalten und Vor-

gänge vor , durch die uns das Reich des Vorhan-

denen erweitert erscheint. Aber einesteils laufen

sie Gefahr, sich in Sonderbarkeiten und Phantaste-

reien zu verlieren, anderenteils treiben sie doch nur

ein etwas launenhaftes und willkürliches Spiel mit

Bruchstücken, die sie zu ihren besonderen Zwecken

der Natur entnehmen. Wenn Marees sich von dem,

was im gewöhnlichen Sinne des Wortes Wirklich-

keit heisst, entfernte, so geschah dies in einem ganz

anderen Sinne. Er war sich vollkommen bewusst,

in dem, was er zu gestalten suchte, weder in platt-

realistischer Weise einen unmittelbaren Naturein-

druck wiederzugeben , noch auch die Natur phan-

tastisch umgestalten zu wollen. „Phantastische Ge-

bilde willkürlich aneinander reihen", sagt Schiller,

„heisst nicht ins Ideale gehen und das Wirkliche

nachahmend wieder bringen, heisst nicht die Natur

darstellen." Und ferner: „der Künstler kann kein

einziges Element aus der Wirklichkeit brauchen, wie

er es findet, sein Werk muss in allen Teilen ideell

sein , wenn es als ein Ganzes Realität haben und

mit der Natur übereinstimmen soll." Marees hatte

es wohl begriffen , dass es doch nur etwas Hand-

werkmässiges sei , aus dem Studium des einzelnen

Naturvorbildes unmittelbar zur Darstellung über-



Hans von Marees. 429

zugehen. Wo die künstlerische Thätigkeit darauf

hinauslief, in der Wiedergabe einzelner Naturvor-

würfe bis zur äussersten Vollendung zu gelangen,

da fand er in einer so beschränkten Unterwerfung

unter das Vorbild einen nicht geringeren Mangel

an wahrer Kunst , als in der so üblichen Missach-

tung des Naturstudiums zu gunsten irgend eines

Gedankeninhalts oder eines sogenannten Schönheits-

ideals. Man konnte in seinem Atelier oft Mengen
von Aktzeichnungen auf dem Boden liegen sehen

;

sie hatten , nachdem er sie einmal gemacht hatte,

keinen Wert mehr für ihn; er vernichtete sie, um
neuen Platz zu machen. Sobald er daran ging, das

Bild der Natur , was in ihm aus einer reichen,

innigen, verständnisvollen Anschauung entstand, bis

zum malerischen Ausdruck zu entwickeln, da musste

er sich vor allem von dem Zwang frei machen, den

das einzelne und direkte Vorbild auf die schaffende

Thätigkeit ausübt. Er fühlte, dass er zu der Natur

in einem besonderen nur ihm eigenen Verhältnis

stehe, er suchte nach einer Form für das, was ihm

der Inhalt der Natur war, und diese Form konnte

er nur auf dem Wege des bildnerischen Schaffens

finden. So enthüllte sich ihm die Wahrheit, dass

der Mensch zum höchsten Ausdruck der Realität

nur durch schöpferische, ideale Gestaltung gelangen

kann. In wessen Seele aus den tief empfundenen

Anregungen, die auf Schritt und Tritt aus der um-

gebenden Welt auf ihn eindringen, sich das Bedürf-

nis entwickelt, ein Bild zu finden, in dem er zu

einer Vorstellung dessen gelangen könne , was ihm



430 Hans von Marees.

die sichtbare Natur ist , der befindet sich recht

eigentlich auf dem Weg , der von der Natur zur

Kunst führt. In der Gestaltung, in der er den Reich-

tum und die Tiefe seines Verhältnisses zur sicht-

baren Welt entwickelt, liegt, ohne dass etwas in

der Wirklichkeit gefunden werden könnte, was dem
Bilde unmittelbar entspräche, die eigentliche Wahr-

heit, zu der der Eindruck der Natur, sofern sie

sichtbare Erscheinung ist , erhoben zu werden ver-

mag. „Jede Form, auch die gefühlteste, hat etwas

Unwahres , allein sie ist ein für allemal das Glas,

wodurch wir die heiligen Strahlen der verbreiteten

Natur an das Herz des Menschen zum Feuerblick

sammeln." (Goethe.)

Indem Marees seinem künstlerischen Ausdrucks-

bedürfnis eine Form suchte, die von keinerlei gegen-

ständlichem Inhalt bestimmt war, that er einen neuen

Schritt ; er erhob sich über das hergebrachte Dienst-

verhältnis , in dem der bildende Künstler zu allen

möglichen Gebieten menschlichen Empfindens, Den-

kens und Handelns steht , er machte die Kunst zu

einem ganz unzweideutigen Ausdruck sichtbarer

Wirklichkeit und stellte sie damit als etwas Selb-

ständiges, sich selbst Genügendes neben die anderen

grossen Bethätigungsarten des menschlichen Geistes.

Ob er in diesem Bestreben je Nachfolge finden wird,

wer kann das wissen ? Die Welt folgt nur selten

dem Wege, auf dem sich der Einzelne von der Ver-

worrenheit zur Klarheit durchringt. Und doch

könnte die Kunst nur so zu ihrer reinen Gestalt

gelangen ; alle die Missverständnisse über die ihr



Hans von Marees. 431

innewohnenden Empfindungs- und Bedeutungswerte

würden sich zerstreuen und sie würde nur in ihrem

ureigenen Ausdruckswert als die Sprache , in der

der Mensch die Sichtbarkeit der Natur unmittel-

bar auszusprechen vermag, gehandhabt und ver-

standen werden.



VII.

Freilich würde die blosse Thatsache, dass Marees

einen so neuen und selbständigen Weg eingeschla-

gen hat, noch nicht genügen, um ihm eine hervor-

ragende Bedeutung beizumessen. Diese kann sich

nicht aus der allgemeinen , sondern muss sich aus

der besonderen Art seines Schaffens ergeben. Hier

aber kann selbst die Anschauung der noch von ihm

vorhandenen Werke nur eine ungenügende Vorstel-

lung geben. Seine Ziele waren keine naheliegenden,

richteten sich nicht auf einzelne bestimmte Werke.

In der Art seines Schaffens lag es , dass er viele

Versuche wieder vernichtete und nach immer neuen

Arten des Ausdrucks suchte. Nur wer mit ihm ge-

lebt hätte, würde diesen unablässigen Kampf haben

beobachten können , durch den sich eine wunder-

bare Naturanschauung in immer neuen Wandlungen

zum Dasein empordrängte. Von allen seinen Freun-

den hat ihn doch keiner mehr als eine Strecke weit

auf seinem Weg begleitet , niemand vermag sich

Rechenschaft über alle die einzelnen Phasen seiner

grossen Lebensarbeit zu geben. Das, was uns jetzt

noch zugänglich ist, was oft nur ein Zufall erhalten



Hans von Marees. 433

hat, was uns bald unfertig , bald in einem Zustand

absichtlicher Entstellung vorliegt , vermag uns nur

entfernt anzudeuten , welcher bedeutende Gestal-

tungsprozess hier durch innere und äussere Miss-

stände an einer freien und grossen Entfaltung ver-

hindert worden ist.

Von den ersten Jahren seines römischen Auf-

enthalts an entwickelte sich bei Marees aus der Zu-

sammenordnung von meist nackten Figuren in land-

schaftlichen Situationen eine eigentümliche Welt

künstlerischer Vorstellungen ; er stellte sich sofort

auf einen unmittelbaren Naturboden und gewann

damit den reinen Ausgangspunkt , von dem aus er

dem Reiche der Sichtbarkeit beikommen konnte,

ohne den Umweg über die Darstellung aller der

Verkleidungen zu nehmen, unter denen das Leben

die ursprüngliche Gestalt der Dinge zu verbergen

pflegt. Dies bildete den Mittelpunkt seines Schaf-

fens ; dahin kehrte er wie zu seiner Hauptaufgabe

immer zurück; darin fand er die Sprache, in der er

unmittelbar seine reichen Naturerlebnisse zum Aus-

druck bringen konnte. Er ging dabei scheinbar

sehr einfach zu Werke. Seine Landschaften sind

von grossem Reiz und doch sucht man in ihnen

vergeblich nach Aussergewöhnlichem; Wiesengründe,

sanft hügeliges Terrain, massige Baumgruppen, ab

und zu ein Wasserspiegel, eine ferne Berglinie, das

ist alles, was er dem Auge vorführt. Zuweilen be-

reichert er das Bild durch eine architektonische An-

deutung, eine Halle oder dergleichen, einen Raum,

in dem sich Menschen bewegen können. Seine
Fiedler, Schriften über Kunst. 28



434 Hans von Marees.

Figuren drücken kaum etwas anderes aus, als ein

ruhiges Dasein ; Greise , Männer und Jünglinge,

jugendliche Weiber und Kinder in den verschieden-

sten Zusammenordnungen. Wo er ihre Stellungen

motivieren will , da wählt er die einfachsten Ver-

richtungen
;

so kehrt in seinen Bildern besonders

häufig die Darstellung des Orangenpflückens wieder.

Auch Pferde , für die er aus seiner früheren Zeit

eine gewisse Vorliebe behalten hatte, fügte er gern

in seine Entwürfe ein.

Wer seine Thätigkeit nur einigermassen zu ver-

folgen Gelegenheit hatte, der musste erstaunen, ein

wie reiches Phantasieleben sich in der Verwertung

so einfacher Elemente bethätigte ; und wer in der

Lage war, einen Vergleich zu ziehen zwischen den

Versuchen , die ihn in jenen ersten italienischen

Jahren beschäftigt hatten, und den Formen, in denen

dieselbe unablässig verfolgte Aufgabe in seinen letz-

ten Jahren auftrat , der musste begreifen , dass hier

eine Lebensaufgabe vorlag. Es handelte sich hier,

wie schon gesagt , nicht um ein willkürliches Spiel

der Einbildungskraft. Marees zeichnete sich durch

einen sehr positiven Sinn für die Thatsächlichkeit

der Erscheinungswelt aus. Das Wesen der Dinge

offenbarte sich ihm in ihrer Sichtbarkeit; mehr als

anderen war ihm das sichtbare Vorhandensein wich-

tig und bedeutend ; eine sinnliche Beziehung ver-

band ihn nahe mit der Aussenwelt; er ordnete sich

der Natur unter und gab sich ihr hin mit einer

weichen Empfänglichkeit, die ihn jede Feinheit wahr-

nehmen, jeden Reiz empfinden Hess. Aber er ver-



Hans von Marees. 435

fiel nicht in Schwärmerei. Die männliche Kraft

seines Wesens zeigte sich darin , dass er dieses

reiche Naturleben, das ihn umgab und erfüllte, nun

seinerseits zu immer klarerem und erschöpfenderem

Ausdruck zu entwickeln bemüht war.

Dieses Ringen , im Kunstwerk den höchsten

Ausdruck für die lebendige Wahrheit der Natur zu

finden, musste sich in einer doppelten Entwickelung

der bildnerischen Thätigkeit darstellen. Einmal nach

seite dessen, was man im eigentlichen Sinne Kom-
position nennen mag. In der nie ruhenden Umbil-

dung der den Künstler beschäftigenden Vorstellungs-

elemente, in ihrer immer neu gesuchten Zusammen-

ordnung zum Bilde war ein beständiger Fortschritt

bemerkbar. Die Verarbeitung der Natureindrücke

zu einer in sich geschlossenen Gesichtsvorstellung

trat mit jedem neuen Versuche bewusster und plan-

voller zu Tage. Und damit in engem Zusammen-

hange stand eine andere Entwickelung, die bei

Marees eine hervorragende , zugleich aber verhäng-

nisvolle Rolle spielte, die Entwickelung nach Seiten

der zu erreichenden Illusion. Es ist klar, dass das

Kunstwerk , wenn es eine durch den Künstler voll-

zogene Offenbarung der Natur sein soll, in der Über-

zeugungskraft seiner Erscheinung mit dem Natur-

eindruck muss wetteifern können. Von Nachahmung
ist hier nicht mehr die Rede und die Glaubwürdig-

keit des Dargestellten kann nicht an der Überein-

stimmung mit einem Naturvorbild gemessen werden.

Das Kunstwerk muss an die Stelle der Natur treten

;

erst dann werden wir aufhören die Kunst durch die

28*



436 Hans von Marees.

Natur sehen zu wollen ; wir werden uns vielmehr

der Kunst unterwerfen , damit sie uns die Natur

sehen lehre. Marees wendete einen grossen Teil

seiner Kräfte , eine staunenswerte Energie darauf,

seine Bilder in der Vollendung so weit zu treiben,

dass sie die Illusion des Lebens erwecken mussten.

Und das war der Punkt , wo er scheiterte. Wem
es vergönnt war, die fortschreitende Arbeit Marees'

in seinem Atelier zu verfolgen , der wird die Be-

obachtung haben machen können , das jedes seiner

Bilder ein Stadium erreichte , in dem die Absicht

rein und ungetrübt aus ihm hervorleuchtete. Seine

Schöpfungen in solchem Zustande zu sehen , war

ein grosser Gewinn ; es waren Naturoffenbarungen

im besten Sinne des Wortes; keinem Natureindrucke

vergleichbar, den man selbst hätte erleben können,

traten sie einem doch mit der Macht eines Natur-

eindruckes entgegen ; aus dem, was sich dem Auge

als eine überraschende Erscheinung darbot , eröff-

nete sich ein ganz neuer Ausblick auf das Reich

der sichtbaren Welt, das hier einen so konzentrier-

ten Ausdruck gefunden hatte. Der Betrachter musste

wohl wünschen, die Bilder auf diesem Punkte der

Entwicklung erhalten zu sehen; die Unfertigkeiten,

die ihnen anhafteten, traten vollständig zurück gegen-

über den seltenen Vorzügen, durch die sie sich aus-

zeichneten. Dem Künstler selbst aber schwebte ein

ganz anderes Ideal von Vollendung vor; was er

erreicht hatte, musste ihm nur wie eine Andeutung

vorkommen im Vergleich zu der Kraft und Rein-

heit der Wirkung , die er erreichen wollte. Er



Hans von Marees. 437

sprach oft von der Bescheidenheit und zugleich der

Energie, mit der das Naturbild allenthalben wirke;

so forderte er auch vom Kunstwerke , dass jede

Spur eines anmasslichen Könnens aus ihm getilgt

sei; nicht mehr als ein Hervorgebrachtes solle es

wirken, gerade dadurch aber die volle Macht einer

unmittelbaren Erscheinung erlangen. Er wüste wohl,

dass ein langer Weg nötig sei, um diese Vollendung

zu erreichen ; das , was von seinen Kunstgenossen

gemeinhin Vollendung genannt wurde, dieses Prahlen

mit Geschicklichkeiten und Virtuosenkünsten durch-

schaute er nur zu sehr; er wusste , dass da noch

nicht einmal der Anfang des Weges betreten sei,

der zu jener wahren Kunstvollendung führe. Wie
für ihn selbst, so wurde es zum Verhängnis für seine

Bilder, dass ihm die Kraft gerade da versagte , wo
das Letzte , Höchste hätte geleistet werden sollen.

Aus unermüdlichen Überarbeitungen gingen die an-

fänglich so herrlichen Gebilde, statt in überzeugen-

der Vollendung, doch häufig nur entstellt hervor.

Ohne auf Marees' Thätigkeit im einzelnen ein-

gehen zu wollen , so muss doch hier erwähnt wer-

den , dass sich allmählich aus seinen mannigfachen

malerischen Versuchen ein bestimmtes Thema ent-

wickelte , in dessen Bearbeitung er hoffen mochte,

seine Beziehung zur Natur in einem reichgeglieder-

ten und umfassenden Ausdruck niederlegen zu kön-

nen. Er nannte die Bilder, die in diesen Kreis ge-

hörten, die Hesperidenbilder ; in den späteren Jahren

seines Lebens beschäftigte er sich wesentlich damit,

die Reihe dieser Gestaltungen zu vermehren. Es



438 Hans von Marcos.

mochte ihm dabei noch ein besonderer Gedanke

vorschweben. Im Sommer 1873 hatte er in dem
Gebäude der Zoologischen Station in Neapel einen

Saal mit Freskobildern ausgeschmückt. Es war einer

von den wenigen Fällen in seinem Leben, in denen

seine Thätigkeit durch eine äussere Veranlassung

bestimmt wurde. Das ganze Unternehmen wurde

sehr schnell ins Werk gesetzt ; Marees begann es

ohne weitere Vorbereitungen und führte die um-

fangreiche Arbeit in wenigen Sommermonaten zu

Ende. Eine Langwand, durch zwei gemalte Pilaster

in ein grösseres und zwei kleinere Felder abgeteilt,

zwei Schmalwände und eine Fensterwand waren mit

Gemälden auszustatten. Da Marees an kein be-

stimmtes Programm gebunden war , so griff er mit

natürlichem Sinn nach dem, was ihm am nächsten

lag. Das Meer mit den Inseln , die Küste mit

Fischern, die Netze nach ihren Schiffen tragen; das

Land mit Orangenhainen und müssigen Menschen

;

endlich eine Erinnerung an das freundschaftliche

Zusammensein mit denen, die gleich ihm dem jungen

Unternehmen ihre Kräfte widmeten. Unleugbar er-

scheint das Ganze wie eine Improvisation. Immer-

hin zeigt sich Marees grosse künstlerische Kraft in

der Art und Weise , in der hier das umgebende

Leben, diese ganze herrliche weite Welt von Erde

und Meer, von Licht und Glanz, von Üppigkeit und

feierlicher Stille, von ursprünglich natürlicher Thätig-

keit und beschaulicher Unthätigkeit zu einem be-

stimmten
, in sich gegliederten und doch geschlos-

senen Ausdruck gebracht ist.



Hans von Marees. 439

In den Bildern an der Fensterwand — ruhende,

behagliches Dasein zeigende Gestalten, inmitten einer

reichen Natur — zeigt sich schon jene malerische

Welt , die später zu dem Kreise der Hesperiden-

bilder sich erweitern sollte. Marees wusste wohl,

dass er Besseres und Reiferes leisten könnte , als

diese schnell unternommene und gleichsam im Fluge

beendete Bilderreihe; aber er wusste auch, dass er

sein Höchstes nur würde leisten können , wenn er

vor eine ähnliche Aufgabe gestellt würde. Das Ziel

seiner Wünsche war , dass ihm einmal ein sympa-

thischer Raum überlassen werden möchte , den er

in voller Freiheit, nach seinem eigenen Gutdünken

ausschmücken könnte. Aus den mancherlei Ent-

würfen und Bildern , die er aus dem Kreise seines

Hesperidenthemas hinterlassen hat , kann man eine

Ahnung davon gewinnen , wie er sich seine Auf-

gabe dachte. Der ihm anvertraute Raum würde

ihm zu dem Schauplatz geworden sein, auf dem er

alles, was sein Auge der in ihrer Weite, ihrer Fülle,

ihrem Reichtum unfassbaren Natur an Anregungen,

Eindrücken , Einsichten verdankt hatte , zu einem

umfassenden, einheitlichen und doch reichgeglieder-

ten bildnerischen Ausdruck erhoben haben würde.

Wäre es ihm dabei gelungen , seine Bilder bis zu

dem Grad überzeugender Lebendigkeit zu bringen,

den er immer anstrebte , so würde der Betrachter

einen ebenso bedeutenden als aussergewöhnlichen

Eindruck erlebt haben. Indem er eingetreten wäre

in den bildgeschmückten Raum, würde er, der Wirk-

lichkeit entrückt, die Dinge der Welt wie im Traum



440 Hans von Marees.

wiedererblickt haben. Je mehr er sich aber in den

Anblick der ihn umgebenden Gestalten vertieft

hätte , desto mehr würde es ihm klar geworden

sein , dass er hier nicht vor einer fremden Welt,

sondern vor dem offenbar gewordenen Geheimnis

der sichtbaren Natur selbst sich befinde. Wie un-

zusammenhängend , verworren , flüchtig hätte ihm

nun alles vorkommen müssen , was sein Auge da

draussen in den Reichen der Sichtbarkeit erlebt

und erfahren hatte, nun, da ihm klar und bestimmt,

übersichtlich und einheitlich , ein Bild entgegen-

getreten wäre, in dem ein überlegener Geist die in

ewiger Flucht begriffenen Erscheinungen sich ihm

in gestalteter Form darzustellen und ihm Rede zu

stehen gezwungen hätte.

Niemals ist Marees die glückliche Gelegenheit

geboten worden , zu einer so aussergewöhnlichen

Leistung wenigstens den Versuch zu machen. All-

mählich hatte er sich beschieden und dachte daran,

in anderer Weise zu einer öffentlichen Bekundung

seiner Kunst zu gelangen. Gegen das übliche Aus-

stellungswesen hatte er eine berechtigte Abneigung;

nicht anders hätte er sich entschliessen können, vor

die Öffentlichkeit zu treten, als so, dass er sich ihr

allein und in einer Reihe zusammengehöriger Werke

dargestellt hätte. Nicht ohne Rührung kann man

vor dem letzten Entwürfe stehen , der ihn beschäf-

tigt hat. Vor einer Säulenhalle bewegen sich in

anmutigen Stellungen männliche und weibliche Ge-

stalten, nach der Mitte zu ein Jüngling in werbender

Bewegung sich einer Jungfrau nähernd, ein Bild



Hans von Marees. 44

1

zartgestimmten , erwartungsvollen Daseins ; auf den

Stufen, die zum Eingang der Halle emporführen,

eine männliche Figur , in ihrer Bildung entfernt an

den Künstler erinnernd , mit einladender Gebärde

die Aussenstehenden zum Eintritt auffordernd. Eine

herrliche Vorbereitung für das , was der Künstler

dem schauenden Sinn würdiger Menschen zu bieten

gedachte.



VIII.

Bezeichnend ist das zuletzt erwähnte Bild auch

für die Stimmung , die bei Marees in den späteren

Jahren seines Lebens vorherrschend war. Der ge-

waltsame Wechsel von höchstem Selbstvertrauen

und Verzweiflung war mehr und mehr von ihm ge-

wichen ; er hatte eine ruhigere Zuversicht erlangt,

dass es ihm doch noch beschieden sein müsse, der

Welt einen Einblick zu geben in das , was er er-

strebt und gethan hatte. Mancherlei briefliche

Äusserungen thun dies kund ; einige wenige davon

mögen hier stehen:

„Nach allem, was mir im Leben verloren ge-

gangen, sei es durch meine Schuld oder die anderer,

bleibt mir doch immer noch Eines , die Hoffnung.

Dieser kann ich immer noch nicht ganz entsagen."

„Was mein sonstiges Thun anlangt, so kann

ich nun mit Sicherheit sagen , dass der Augiasstall

in meinem Hirn jetzt vollständig ausgekehrt ist.

Nach den sieben mageren Jahren werden nun wohl

die fetten kommen."



Hans von Marees. 443

„Trotzdem ich momentan nicht ganz wohl bin,

so fühle ich nun doch , dass ich immer mehr , zwar

pian piano, mich dem Archimedes-Zustande nähere,

ohne den keine erfolgreiche Produktion möglich ist,

und dass ich hoffen darf, mir selbst das zu werden,

was ich einigen anderen vielleicht gewesen bin.

Bewahren Sie nur noch eine kleine Weile den Glau-

ben an mich. Das haben Sie freilich schon oft ge-

hört. Ich weiss es. Bei alledem muss ich mit

Heiterkeit und Ruhe so fortgehen, und insofern kann

ich wenigstens nie mich von dem immer mehr in

Mode kommenden ,apres nous le deluge' haben

leiten lassen."

„Was mich anbelangt, so strenge ich alle meine

Kräfte an, um meine Sachen zum wahren Konterfei

meiner Vorstellung zu machen; es scheint zu ge-

lingen. Die Unsicherheit meines körperlichen Zu-

standes nötigt mich, so lange bei diesen Sachen zu

verweilen , damit ich auch hierin ein letztes Wort

gesprochen habe. Ein gewisser Zusammenhang mit

dem Besten und eine wenigstens grosse Gesinnung

wird dem Verständigen aus diesen Sachen entgegen-

treten."

„Wie sich nun auch äusserlich mein Leben ge-

stalten mag, in meinem Berufe blicke ich nach wie

vor gestrost der höchsten Klarheit hellsten Tages

entgegen."

„Meine zuversichtliche Stimmung entspringt aus

sehr einfachen Gründen. Ich empfinde immer mehr,



444 Hans von Marees.

wie ich wieder zu meinem ursprünglichen Naturell

zurückkehre, aus dem ich eigentlich schon seit mei-

ner frühesten Jugend durch alle möglichen Umstände

herausgedrängt worden bin. Wunder werde ich

auch so schwerlich vollbringen , aber man kann

schliesslich an jedem Gewächs, sobald es nicht ver-

kümmert ist, seine Freude haben.

Je schimmeliger ich von aussen werde , um so

jugendlicher wird es inwendig. Noch eine kleine

Weile , und ich werde in einem Fahrwasser sein,

aus dem ich mich nicht so leicht wieder verdrängen

lasse. Sie wissen vielleicht, dass ich ein sehr vor-

sichtiger Mann bin ; ich zögere und überlege lange,

ehe ich den Nachen vom Ufer abstosse und weiss

auch warum."

„Wenn ich auch sehe, dass noch ein langer

Weg bis zum Ziele vor mir liegt, so wird mir doch

die Aussicht dahin immer klarer, und ich mag mich

stellen wie ich will, ein Gefühl von Siegesgewissheit

kann ich nicht los werden."

„Wenn es auch unmöglich ist, dass ich selbst

von meinen Leistungen befriedigt sein könnte , so

weiss ich doch, dass sie einige Eigenschaften haben,

die man vergeblich bei anderen suchen dürfte. Vor

allem, dass dieselben ein zusammengehörendes Ganze

repräsentieren und eine Basis bilden , auf der sich

weiter bauen lässt. Was sie zu wünschen übrig

lassen , ist nicht wenig und vielleicht sieht es nie-

mand klarer wie ich selbst. Darum möchte ich



Hans von Marees. 445

mich noch einmal unter den gegenwärtigen Umstän-

den zusammenraffen, einiges Verfehlte zu vermeiden

suchen u. s. w. Dies neue Bild soll dann in der

bescheidensten Weise den unwiderruflichen Ab-

schluss gegenwärtiger Epoche bilden."

Mit dieser Zuversicht , das erstrebte Ziel im

grossen und ganzen doch erreicht zu haben, hängt

es auch zusammen, dass Marees in den letzten Jah-

ren seines Lebens zu einem grösseren inneren Gleich-

mut gekommen war. Freilich mochten die alten

Zweifel an der eigenen Kraft , die alten Anklagen

gegen ein ungerechtes Schicksal immer wieder in

ihm aufleben. Aber es lag eine gewisse Männlich-

keit darin, dass er sie im Fortschritte seines Lebens

immer weniger zu Worte kommen Hess. Nur so

konnte er es erreichen , dass die dunklen Mächte,

die niemals von ihm wichen , doch niemals volle

Gewalt über ihn gewinnen konnten. Er spricht zu

wiederholten Malen die Überzeugung aus , dass er

kein hohes Alter zu erreichen bestimmt sei. Nun
er wider Erwarten seiner Freunde so schnell aus

dem Leben abgerufen worden ist, gewinnen manche

seiner brieflichen Äusserungen aus seinen letzten

Lebensjahren eine eigentümliche Bedeutung; sie

klingen wie die abschliessenden Ergebnisse der Er-

fahrungen eines seinem Ende sich zuneigenden

Lebens. Ich schalte auch einige solcher Stellen aus

seinen Briefen hier ein.

„Im grossen und ganzen habe ich mich doch

vielleicht zu einer wirklich humoristischen Lebens-



446 Hans von Marees.

anschauung durchgefressen , die einen lehrt , Ironie

und Sarkasmus zu verschmähen , sich das Gemeine

mit leidlicher Art vom Halse zu halten und der

Dummheit gegenüber, wo man sie erkennt, in Got-

tes Namen das Hasenpanier zu ergreifen."

„Bei allem , was ich thue , suche ich mir die

Besten und ihr Urteil zu vergegenwärtigen. Ich

glaube, dass die Leute von heutzutage ebenso sind

wie zu allen Zeiten ; sie suchen den Leithammel,

dem sie nachblöken. Sind die Einsichtigen auch

die Massgebenden, so sind gute Zeiten da."

„Wenn ich einen Wunsch hege, so wäre es der,

dass ich die wenigen Jahre , die mir noch bleiben,

zu einer immer lauteren Bethätigung meiner Ge-

sinnung verwenden dürfte ; dann würde ich hoffen,

nicht umsonst gelebt zu haben."

„Und so wäre ich für meine Person wohl zu-

frieden ; denn die Hauptwünsche meiner Jugend hat

mir das Schicksal doch erfüllt, d. i. unermüdliche

Arbeitskraft und eine reine Sachlichkeit."

„Das ruhige Bewusstsein, stets, wenn auch viel-

fach irrend, nach dem gestrebt zu haben , was mir

als das Notwendige erschien, giebt mir eine innere

Unbekümmertheit, die mir entweder alle Schwierig-

keiten überwinden hilft, oder aber mich das Unver-

meidliche auf die richtige Art ertragen lässt."



Hans von Marees. 447

„Die gute Gesinnung allein ist es, die dem Sein

und Thun der Menschen Wert verleiht ; sie hat eine

notwendige und fortwirkende Kraft , und wem es

gelungen ist , eine solche auf andere Individuen zu

übertragen, der kann gewiss sein, dass sein besseres

Teil nicht untergehen kann."

„Der Weg zur Erkenntnis, zur Klarheit ist oft

wohl sehr sauer , oft scheint er unersteigbar , aber

er bringt auch seinen Lohn mit sich. Mit der Er-

kenntnis kommt der echte Humor und mit diesem

das höchste Lebensglück , welches ein Mensch er-

reichen kann."



IX.

Ehe wir von Marees scheiden, müssen wir noch

einer Seite seines Daseins gedenken, die ihm trotz

des Scheiterns so vieler Hoffnungen immer das Ge-

fühl wach erhielt , nicht umsonst gelebt zu haben

:

es war sein fördernder Einfluss auf jüngere Künstler.

Alle diejenigen , denen es vergönnt war , sich ihm

anschliessen zu dürfen, kommen darin überein, dass

sie durch ihn gleichsam erlöst worden seien von

allen Befangenheiten , unter deren Bann sie durch

das gefährliche Beispiel einer so vielfach missleiteten

Kunstübung gehalten worden waren.

Wer es nicht selbst an sich erfahren hat, wird

schwerlich ermessen können, auf eine wie harte

Probe die Begabung heutzutage gestellt wird. Zwar

fehlt es nicht und wird nicht fehlen an Lobrednern

unserer Zeit. Wer ihren Redensarten Glauben

schenkt, der wird meinen müssen, es sei eine herr-

liche Epoche für das Talent erschienen , voller

Anregungen und reich an Mitteln zu allseitiger Aus-

bildung; kein Schulzwang, keine Voreingenommen-

heit hemme die Entwicklung irgend einer Eigen-

art; jeder finde sein Recht; die ausserordentliche



Hans von Marees. 449

Steigerung des Sinnes für die Kunst, die zunehmende

Pflege derselben durch die öffentlichen Gewalten

gebe jedem die Sicherheit , dass seiner Kraft die

Verwendung, seinem Streben der Erfolg nicht fehlen

werde. Leider ist dies nur die glänzende Aussen-

seite ; hinter dieser scheinbaren Herrlichkeit verbirgt

sich eine recht traurige Wirklichkeit. Ein Buch wie

das ,,Vermächtniss" von Anselm Feuerbach hätte

wohl zu denken geben können. Und Feuerbachs

Fall ist kein vereinzelter. Der öffentlichen Kunst-

welt steht eine nicht öffentliche gegenüber ; während

dort untergeordnete Fähigkeiten und unlauteres Stre-

ben zu unverdientem Glanz und Ruhm gelangen, ist

das wahre Kunstleben der Zeit hier zu finden , wo
man vergeblich nach Beachtung, Anerkennung, För-

derung sucht. Gerade diejenigen, die sich durch

echte Begabung und ernstes Streben auszeichnen,

sind von der Gunst der Verhältnisse ausgeschlossen

und leiden unter dem unwürdigsten Druck, den An-

massung und Unverstand nur ausüben können. Wohl
gelingt es einzelnen , nach langem Kampfe sich

öffentlich zur Geltung zu bringen ; Feuerbach war

einer von diesen und welche Leidensgeschichte hat

er der Welt erzählt ! Andere , da sie noch unter

den Lebenden weilen , will ich nicht nennen ; ihr

Weg ist ein einsamer und schwerer ; was ihnen be-

gegnet ist nur Entmutigung und Hemmung , und

wenn sie nicht zu gründe gehen , so haben sie es

nur ihrer eigenen Kraft und Ausdauer zu verdanken.

Schlimmer noch sind die Gefahren , die dem
Talent von den falschen Bildungsmitteln drohen, die

Fiedler, Schriften über Kunst. 29



450 Hans von Marees.

ihm geboten werden. Verwüstend wirkt vor allem

der akademische Unterricht ; hier tritt die Mittel-

mässigkeit mit der Anmassung einer öffentlich an-

erkannten Bedeutung auf; die grössten Verirrungen

werden einer noch unverdorbenen Jugend als nach-

ahmenswerte Leistungen derer entgegengehalten, die

zu Meistern und Lehrern der Kunst berufen sind.

Wem das Selbstvertrauen fehlt, um der eigenen Ein-

sicht einen höheren Wert beizulegen , als den Bei-

spielen und den ihm entgegentretenden Meinungen,

oder wer den Mut nicht hat, alles aufs Spiel zu

setzen, wenn es ihm nur gelingt, sein besseres Teil

zu retten, der ist verloren. Ungezählte gesunde Be-

gabungen gehen zu gründe, indem sie auf die breit-

getretenen Wege geleitet werden , die zu äusseren

Erfolgen und zu öffentlicher Anerkennung führen.

Hier nun wurde Marees in der That ein Retter in

der Not ; wer dem bald wüsten , bald erbärmlichen

Treiben entronnen war , welches in unseren Tagen

das Leben der Kunst zu einem Zerrbild entstellt»

der konnte den Glauben an die Kunst wieder-

gewinnen. Hier trat er ein in eine Welt , die ganz

unberührt war von den Unlauterkeiten und Irrtümern,

von denen er sich bisher umgeben gesehen hatte

;

wie Schuppen musste es ihm von den Augen fallen

;

er fand sich auf einmal befreit von allen den klein-

lichen und besonderen Aufgaben , in deren Dienst,

Lehre und Beispiel seine Thätigkeit hatten zwingen

wollen ; nichts hatte hier Geltung als das reine Stre-

ben , die sichtbare Natur zum gestalteten Ausdruck

zu bringen; er fand sich wie zum erstenmal in



Hans von Marees. 451

seinem Leben der Natur unmittelbar gegenüber ge-

stellt , weil nichts anderes von ihm verlangt wurde,

als ihr bildend und gestaltend nahe und immer näher

zu kommen ; und gleichzeitig that sich vor seinen

Augen zum erstenmal das Reich der Kunst in seiner

allgemeinen Bedeutung auf; er lernte in ihr , zu

einem gesteigerten Dasein entwickelt, die Natur selbst

sehen und erkennen. Die »Wissenschaft«, — so

lautet eine Briefstelle von Marees — »deren erster

Keim vielleicht in der Neugierde liegt , sucht das

Unbekannte auf, die Kunst beschäftigt sich mit dem,

was möglichst allen bekannt ist ; nicht nur die Bühne

soll wie ein Spiegel des Lebens sein ; in ihren Wir-

kungen stimmen glaube ich beide darin überein, dass

das Bekannte durch sie eine stets neue oder reichere,

ausgebildetere Physiognomie enthält.«

Für manche ist die Begegnung mit Marees zu

dem Ereignis geworden , welches sie aus noch un-

entwickelten und unklaren Zuständen zu dem vollen

Bewusstsein ihrer Bestimmung erweckte und für ihr

ganzes ferneres Leben entscheidend wurde. Es war

der unmittelbare Weg, der von der Natur zur Kunst

führt, auf den der ältere die jüngeren hinwies ; wer

ihm zu folgen verstand , der erlebte mit ihm die

Natur in einem reinen künstlerischen Sinn und lernte

zugleich die Kunst, welcher Zeit, welchem Volke sie

angehören mag, in ihrem Wesen, als den im Kunst-

werk sich dem Auge darbietenden Naturausdruck

begreifen. Von einer Reise in Holland schreibt

Marees: »Ich kann gar nicht sagen, welches ausser-

ordentliche Vergnügen mir meine alten Freunde,

29*



452 Hans von Marees.

Rembrandt und van der Helst , in Amsterdam ge-

währten. Ich bin jetzt dahin gekommen
,

gar kei-

nen Unterschied in den Schulen mehr zu sehen.

Was gut ist, ist gut, damit genug.« Und aus Paris

schreibt er: »Hier haben die beiden Sklaven von

Michel Angelo mein Interesse am meisten in An-

spruch genommen. Und zwar scheint es mir nicht

der Typ zu sein, wodurch sie zuerst ins Auge fallen,

sondern vielmehr durch die Glaubwürdigkeit der

Darstellung. Man erkennt sofort, wo die knochige-

ren und wo die fleischigeren Teile sind ; dadurch

vergisst man das Material, das Handwerk, man sieht

Lebendiges. Und das ist das erste Erfordernis eines

Bildwerkes , wenn es mehr als dekorativ sein soll.

Die Natur erregt unter allen Umständen Teilnahme,

und nicht die Vollkommenheit des Vorbildes, son-

dern die Volkommenheit des Verständnisses macht

eine Sache zum Kunstwerk.«

Ausserordentlich reich ist der Schatz von An-

regungen und Lehren, die alle diejenigen, die um
Marees waren, von ihm empfangen haben ; wichtiger

aber noch , als die besondere Unterweisung waren

die allgemeinen mehr sittlichen Standpunkte , die

Marees vertrat und auf seine Umgebung zu über-

tragen bemüht war : sein hoher Ernst , seine Sach-

lichkeit, seine Selbstlosigkeit. »Mannigfache Kennt-

nisse, grosses Talent und eminente Geschicklichkeit«,

so spricht er sich einmal aus, »dienen schliesslich

zu nichts , wenn sie nicht von gesundem , reinem,

natürlichem Sinn geleitet werden. Darum muss ich

immer wieder von neuem es hineinverflechten, dass



Hans von Marees. 453

der Künstler auf seine menschlichen Eigenschaften

die grösste Aufmerksamkeit verwenden soll; ebenso

auf seine Beziehungen zu den Menschen.« Und ein

anderes Mal

:

»Wenn überhaupt nur alle, die sich mit irgend

einer Kunst befassen , immer festhielten , dass ihre

ganze Aufgabe darin besteht, den Mitlebenden die

Freude und den Genuss am Bestehenden zu er-

leichtern, nicht aber ihr eigenes Ich zur Geltung zu

bringen. Letzteres müssen die Werke durch ihre

Vortrefflichkeit leisten.«

Marees hatte sich gewöhnt, unter dem Ausdruck

»künstlerische Gesinnung« dasjenige zusammenzu-

fassen , was ihm als die Grundlage eines gesunden

Schaffens erschien. Oft genug konnte man ihn sagen

hören, auf die Gesinnung komme Alles an. »Dass

man«, schreibt er an einenFreund, »um zur einfachen

natürlichen Gesinnung zurückzugelangen, heutzutage

einen so langen Läuterungsprozess durchmachen

muss.« Es war bezeichnend für ihn, dass er die

Forderung künstlerischer Leistungsfähigkeit als eine

moralische Forderung an den Charakter aufstellte.

Er wusste wohl, dass, um ein guter Künstler zu

werden , mehr notwendig sei , als Gesinnung ; aber

er wusste auch , dass ein Mangel an moralischer

Tüchtigkeit selbst die hervorragendste Begabung unter

den gefährlichen Einflüssen der Zeit zu Schaden

kommen Hess. Es lag ihm im allgemeinen fern, die

einzelnen Seiten der menschlichen Natur getrennt

zu betrachten ; er pflegte den Menschen als ein Gan-

zes aufzufassen , und wenn er an das Künstlertum



454 Hans von Marees.

dachte, zu dem der Einzelne berufen sei, so dachte

er nicht an die Ausübung einer besonderen Fähig-

keit, bei der es auf die sonstige Beschaffenheit des

Individuums nicht ankäme ; vielmehr war ihm auch

der Künstler ein ganzer Mensch ; er sollte mehr sein,

als der Hervorbringer von Kunstwerken , er sollte

eine besondere Modifikation des Menschentums dar-

stellen. Marees hatte noch nicht gelernt das Leben

als eine Summe von Leistungen anzusehen und die

Menschen nur als die Mittel , diese Leistungen zu

beschaffen. Für ihn waren zunächst die Menschen

selbst das wichtigste am Leben , und er war noch

im Besitz der immer mehr abhanden kommenden
Erkenntnis , dass nicht die einzelne Begabung, son-

dern die ganze Persönlichkeit ausgebildet werden

müsse , wenn man tüchtige
,
gesunde und dauernde

Leistungen erzielen wolle.

Marees war sich des grossen Einflusses wohl

bewusst , den er auf seine Umgebung ausübte ; er

war mit Recht überzeugt, dass, wenn viele sich ihm

angeschlossen hätten, seinen Lehren und seinem Bei-

spiel gefolgt wären, von ihm und den Seinigen eine

neue , segensreiche Bewegung im Leben der Kunst

hätte ausgehen können. Er hatte das Bedürfnis, mit

seiner Zeit, für seine Zeit zu leben; nichts lag ihm

ferner, als die unerquickliche Rolle eines verkannten

Genies zu spielen. Er gehörte nicht zu denen, die

sich in grollender Überhebung von der Welt ab-

wenden; er verlangte nach Teilnahme und Sympathie,

und er war überzeugt , dass er sie bei den besten

finden würde, wenn es ihm gelänge, das zu leisten,



Hans von Marees. 455

was nur den besten genügen sollte. Und er wusste

auch , dass unter den jüngeren Künstlern manche

waren, die, von einen ähnlichen Streben beseelt, wie

er selbst, doch aus eigener Kraft nicht vermochten,

sich der beirrenden Einflüsse der Zeit zu erwehren

und sich selbst treu zu bleiben. Diese um sich zu

sammeln, sie zu leiten, an seinem eigenen Lebens-

werke zu beteiligen , um mit ihnen inmitten einer

allgemeinen Veräusserlichung der Kunst ein Beispiel

wahren Künstlertums aufzustellen , das war für ihn

nicht nur ein Wunsch, sondern eine Aufgabe, die er

sich stellte.

Und auch hier zeigte sich sein grosser männ-

licher Sinn. Bei der Abgeshlossenheit , in der sich

diese Bestrebungen von dem öffentlichen Leben be-

fanden
, bei dem mangelnden Erfolg lag es nahe,

dass sich eine Art Sektengeist herausbildete. Das

Leben auf römischem Boden ruft ohnehin leicht ein

gewisses anmassliches Selbstgefühl hervor , eine Art

von Geringachtung aller , die an dem Leben der

Zeit , an den Interessen des Tages thätigen Anteil

nehmen. Er mochte zuweilen die Erfahrung machen,

dass diejenigen, die in seine Welt eintraten, meinten,

in den Hafen ihrer Bestimmung eingelaufen zu sein

;

dass sie sich etwas darauf zu gute thaten , auf die

Teilnahme der Welt verzichten zu können , weil sie

einer Gemeinschaft angehörten , die besser sei als

jene Welt. Marees konnte sehr ungehalten werden,

wenn er sich so missverstanden sah ; immer und

immer wieder wies er darauf hin, dass man auf

eigenen Füssen stehen und der Allgemeinheit an-



456 .

Hans von Marees.

gehören müsse, um etwas zu sein. »Seine Freunde

zu befriedigen« , so drückt er sich in einem Briefe

aus, »ist noch lange keine Kunst ; die fängt erst an,

wo man die Gleichgiltigen aus ihrer Ruhe aufschreckt.

Giebt man zuviel auf das Urteil der Freunde , so

verfällt man leicht in Weichlichkeit und in die Ver-

liebtheit gewisser Dinge, die keine allgemeine Berech-

tigung uud Bedeutung haben. Die höchste Schwie-

rigkeit liegt darin, auch andere dahin zu bringen,

dass sie unvermerkt Freude an dem bekommen,

was einem selbst Spass macht. Das , was sich von

selbst versteht , zu erkennen , heisst den Nagel auf

den Kopf treffen ; solange man noch irgend unter

einem Einfluss steht, wird' das nicht der Fall sein.

Übrigens hat man auch nicht die Macht, das mit

eigenem Wollen zu beschleunigen ; die Entwickelung

eines Menschen reift wie die Frucht am Baume.«



X.

Es liegt eine Art von Beruhigung darin , eine

Persönlichkeit, die man gekannt, ein Schicksal, das

man miterlebt hat, einem grossen typischen Beispiel

vergleichen zu können. Schon bei Marees' Lebzeiten

ist von seinen Freunden auf seine Geistesverwandt-

schaft mit Heinrich von Kleist hingewiesen worden

;

der Ähnlichkeit mit diesem Grösseren und Unglück-

licheren gedenken wir , indem wir unsere Betrach-

tungen über den Verstorbenen beschliessen.

Eine Kleistsche Natur genannt werden zu kön-

nen , ist zugleich ein Ruhm und ein Verhängnis.

Wie jener, so fühlte auch Marees die Notwendigkeit

und Berechtigung in sich , nach dem Höchsten zu

greifen ; auch ihn duldete es nicht auf gewohnten

Pfaden, nur in der Verwirklichung eines neuen Kunst-

ideals sah er den ganzen Ernst seiner Bestimmung;

alles oder nichts war auch ihm das Zeichen, unter

dem er siegen oder unterliegen wollte, und selbst in

der Verzweiflung am endlichen Sieg blieb seine Über-

zeugung von der Richtigkeit und Notwendigkeit

dessen , was er gewollt hatte , so unerschütterlich,

dass er etwas Ähnliches empfinden mochte, wie das,



458 Hans von Marees.

was Kleist' in jenen berühmten Worten ausspricht

:

»ich trete vor einem zurück, der noch nicht da ist,

und beuge mich ein Jahrtausend im voraus vor sei-

nem Geiste. Denn in der Reihe der menschlichen

Erfindungen ist diejenige, die ich gedacht habe, un-

fehlbar ein Glied und es wächst irgendwo ein Stein

schon für den, der sie einst ausspricht.« Ist ein so

hochgespannter Idealismus nicht mit einer über-

mächtigen, das Leben zwingenden Kraft gespart, so

muss er zu MissVerhältnissen führen. Es ist solchen

Naturen eigen , dass sie ganz von ihrem höheren

Leben beherrscht werden und nicht mehr begreifen,

dass das äussere Dasein seinen eigenen Standpunkt

hat, von dem aus es betrachtet und behandelt sein

will. Die inneren Erlebnisse sind es, die eine weit

überwiegende Bedeutung gewinnen, und so wird es

immer schwerer, sie mit den Forderungen des Lebens

in Einklang zu bringen. Wie für Kleist , so war

auch für Marees die eigentliche Realität die seines

künstlerischen Schaffens ; hier gewann alles für ihn

bestimmten Wert und greifbare Gestalt; hier leitete

ihn das sicherste Urteil , die höchste Einsicht. Für

die zwingende Notwendigkeit des thatsächlichen

Lebens hatte er weit weniger Sinn ; hier trübte sich

sein Blick; nur zu sehr mangelte das Verständnis

für den Zusammenhang der Dinge zugleich mit der

Fähigkeit, zur Erreichung praktischer Zwecke die

geeigneten Mittel anzuwenden. Damit hing es auch

zusammen, dass es das Gebiet der geistigen Thätig-

keit war , auf dem sich der ganze Ernst des Cha-

rakters , die Unerbittlichkeit der Grundsätze offen-



Hans von Marees. 459

barte; hier wurden keinerlei Zugeständnisse gemacht;

der Schwächlichkeit eines Geschmacks , dem alle

Kunst im Grunde doch nur eine Angelegenheit der

Liebhaberei bleibt , wurde ein strenges, oft herbes

Schaffen entgegengesetzt, und es wurde nicht ohne

eine gewisse Absichtlichkeit Zeugnis dafür abgelegt,

dass die Kunst ein ernstes Ding sei , bei dem nur

die höchste Überzeugungstreue zum Ziele führen

könne. Dagegen fehlt es in Marees' Leben so we-

nig wie in dem Kleists an Beispielen dafür, dass die

praktische Lebensführung etwas lässlicher genommen
wurde , und weder dem einen noch dem anderen

ist es erspart geblieben , manche ihrer Handlungen

einem kurzsichtigen und engherzigen Urteil unter-

worfen zu sehen.

Überraschend ist es auch oft den Freunden ge-

wesen, wie sich manche kleinere Züge, die von Kleist

überliefert werden , bei Marees wiederfanden ; eine

gewisse Herrschsucht im Verkehr mit seinen Ge-

nossen, ein starkes Bedürfnis, lehrhaft auf seine Um-
gebung zu wirken , die Gewohnheit , Mitteilungen

über eigene Erlebnisse, Absichten und Pläne in ge-

heimnisvolle Andeutungen zu kleiden. Dann ein

leicht erregbares Misstrauen , ein schneller Wechsel

von Zuneigung und Abneigung , von Hoffen und

Verzweifeln , von hochgespanntem Selbstgefühl und

von naiver Freude an dem geringsten Zeichen von

Anerkennung und Erfolg.

Freilich wird vielen bei aller Verwandtschaft

beider Naturen der Abstand so gross erscheinen,

dass sie die Berechtigung des Vergleiches nicht an-



460 Hans von Marees.

erkennen werden. Der gewaltige Kampf, den Kleist

mit sich selbst und mit dem Leben ausfocht , hat

zu manchem Siege geführt, bevor er in dem Unter-

gange des Helden seinen unvermeidlichen Ausgang

fand ; in einer Reihe glänzender Werke hat die sel-

tenste Begabung einen dauernden Ausdruck gefunden.

Was haben die Freunde Marees' dem an die Seite

zu stellen ? Wenn das Wollen ein gleich bedeutendes

war , so hat ihm doch die Sprache gefehlt , in der

es sich zu Leistungen von ähnlicher allgemeiner

Bedeutung hätte entwickeln können. Die Zahl derer

wird immer gering bleiben müssen, die aus den Er-

gebnissen einer so langen und so leidenschaftlichen

künstlerischen Thätigkeit erkennen werden , welche

ausserordentlichen Kräfte sich hier in einem unab-

lässigen Ringen verzehrt haben. Man muss dies

zugeben, und doch wird man die Berechtigung des

Vergleichs nicht nur in betreff bestimmter gleich-

artiger Züge einräumen können. Es ist eine und

dieselbe grosse Thatsache, die, wenn sie auch durch

das Schicksal Kleists ihre grellste Beleuchtung ge-

funden hat, doch das unentrinnbare Verhängnis für

viele bildet, die gleich Marees den Besten zugezählt

werden müssen. Mit Vernichtung ist gerade das am
meisten bedroht, was die seltenste und edelste Aus-

zeichnung der menschlichen Natur bildet ; wer nicht

mit Riesenkraft ausgestattet ist, um selbst die kost-

baren Gaben zu schützen und zu verteidigen , die

er der Welt entgegenbringt — vom Leben hat er

nichts anderes zu erwarten als Widerstand und Ver-

nichtung.



Hans von Marees. 461

Wenn wir unseren Blick noch einmal zurück-

wenden auf die Persönlichkeit und das Leben des-

jenigen, dem die vorstehenden Seiten gewidmet sind,

wenn wir uns vergegenwärtigen, welche ausserordent-

lichen Eigenschaften sich in dem Verstorbenen ver-

einigten, und wenn wir zugleich bedenken, wie all-

seitig beschränkt , nahezu verkümmert seine Lauf-

bahn gewesen ist — müssen wir es nicht als eine

der grausamen Unzulänglichkeiten des Lebens em-

pfinden , dass so Seltenes ein für allemal verloren

sein soll, ohne sich allen den inneren und äusseren

Hindernissen entwunden zu haben, ohne auf die ei-

gentliche Höhe des Daseins gelangt zu sein? Wie
anders , so sagen wir uns , würde es um die Welt

stehen, wenn Individualitäten, wie die von uns be-

trachtete, von dem gemeinen Lose ausgenommen wä-

ren. Fehlt ihnen das, was ihre Genossen im Kampfe

das Lebens lebensfähig macht, so besitzen sie hin-

gegen das , was dem Dasein erst seinen höchsten

Wert verleiht. Ihnen gerade sollte das Leben leicht

gemacht werden, damit von den seltenen Keimen,

die hie und da in der menschlichen Natur sich ent-

wickeln und sie über das gewöhnliche Mass hinaus-

heben, auch nicht einer verkümmere. Dass das Zar-

teste und Empfindlichste auf die härteste Probe ge-

stellt , dass gerade vom besten , was das Leben zu

bieten vermag, das meiste vernichtet wird, ist wohl

eine Notwendigkeit, aber eine der traurigsten, die uns

die Betrachtung der menschlichen Verhältnisse lehrt.

Was uns bei Lebzeiten unseres Freundes oft

und bitter genug nahe getreten ist, die Überlegung,



462 Hans von Marees.

was dieses Dasein hätte sein können und was es that-

sächlich war , das kehrt uns mit gesteigerter Ein-

dringlichkeit wieder , nun da er tot ist. Der Tod
schneidet ein für allemal die Entwickelungsmöglich-

keiten ab , die dem Lebenden noch immer offen

stehen , und mit ihm kehren auch die wunderbaren

Fähigkeiten und Anlagen , die sich dieses eine und

nur dieses eine Mal individualisiert hatten , für im-

mer in den rätselvollen Schoss der Natur zurück.

Ein Dasein freilich ist auch dem Toten noch

vergönnt : es ist die Fortdauer im Andenken seiner

Freunde und in den unberechenbaren Fortwirkungen

alles dessen , was von ihm ausgegangen ist. Dem
Dahingegangenen dieses Leben zu verleihen und zu

erhalten, ist die Aufgabe seiner Freunde und seiner

Schüler ; wenn sie ihr treu bleiben , so werden sie

dem Toten wenigstens einen Teil der Schuld ab-

tragen für alles das , was sie von dem Lebenden

empfangen haben.



Zur Geschichte und Kritik der modernen deutschen

Kunst. Gesammelte Aufsätze von Julius Meyer, heraus-

gegeben von Conrad Fiedler. (Leipzig, bei Fr. Wilh.

Grunow, 1895.) Preis 5 Mark.



LEIPZIG

Druck von Fischer & Wittig.







3 3125 00052 8170



V l ffiä :

"
; :

-"',: i
. 4 & ;' ;

! " ,;
' : ''


